Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

PERAN AGAMA SEBAGAI SARANA KOMUNIKASI DALAM
MEMBANGUN SOLIDARITAS SOSIAL:
PERSPEKTIF EMILE DURKHEIM

Ario Gardamong Mokoginta
Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
e-mail: ariomokoginta@gmail.com

Abstrak- Agama memiliki peran penting dalam kehidupan manusia, termasuk sebagai sarana
pembangunan solidaritas sosial. Dalam berbagai budaya dan masyarakat, agama menjadi faktor
pemersatu yang menghubungkan individu dengan kelompoknya, memberikan pedoman moral,
dan memperkuat hubungan sosial. Dalam pandangan Durkheim, solidaritas sosial melalui
agama bukan hanya menciptakan kesamaan, tetapi juga mengatur perbedaan antar individu,
untuk menjaga keseimbangan dalam struktur sosial. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
peran agama sebagai sarana komunikasi dalam membangun solidaritas sosial masyarakat di
Indonesia, dalam perspektif Emile Durkheim. Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan
jenis penelitian pustaka (library research). Hasil menunjukkan bahwa agama memiliki peran
yang sangat penting dalam membangun solidaritas sosial masyarakat. Durkheim memandang
bahwa agama bukan hanya sistem kepercayaan, tetapi juga sarana komunikasi sosial yang
menciptakan hubungan harmonis antar individu dan komunitas. Dalam masyarakat tradisional,
solidaritas mekanik terbentuk melalui kesamaan keyakinan, norma, dan nilai-nilai agama yang
dalam lingkup ini menjadi pengikat utama yang memperkuat hubungan sosial dan menjaga
stabilitas komunitas. Di sisi lain, dalam masyarakat modern yang lebih kompleks, solidaritas
organik berkembang melalui saling ketergantungan yang dipengaruhi oleh agama sebagai
pembimbing moral dan penghubung lintas kelompok. Melalui simbol, ritual, dan nilai-nilai
moral yang diajarkan, agama menciptakan kesadaran kolektif yang menjadi fondasi solidaritas
sosial.

Kata Kunci: Agama; Komunikasi; Solidaritas Sosial; Emile Durkheim

The Role of Religion as the Communication Medium
in Building Social Solidarity: Emile Durkheim’s Perspective

Ario Gardamong Mokoginta
Faculty of Da’wah and Communication, Sunan Kalijaga Yogyakarta State Islamic University
e-mail: ariomokoginta@gmail.com

Abstract- Religion has an important role in human life, including as a medium to build
solidarity in society. In various cultures and societies, religion plays the role of a uniting factor
that connects individuals with their group, giving moral guidance, and strengthening their
social bond. In Durkheim’s perspective, the existing social solidarity built through religion
does not only create similarities, but also manages the differences between individuals, to
maintain balance in the social structure. This research aims to explore the role of religion as a
communication medium in building social solidarity within Indonesian society through Emile
Durkheim’s perspective. This research is a qualitative library research. The result shows that

68


mailto:ariomokoginta@gmail.com
mailto:ariomokoginta@gmail.com

Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

religion does indeed play a very important role in building the society s social solidarity.
Durkheim sees religion not only as a spiritual belief system but also as a social communication
medium, creating harmony between individuals and communities. In a traditional society,
mechanic solidarity is formed by common religious beliefs, norms, and values shared together,
with religion in this scope being the main binder that strengthens social relations, maintaining
stability in the community. On the other hand, in a modern and more complex society, organic
solidarity develops through interdependency under the influence of religion as the moral
guidance and liasion between groups. Through symbols, rituals, and moral values, religion
creates collective awareness that serves as the foundation of social solidarity.

Keywords: Religion; Communication; Social Solidarity; Emile Durkheim

Pendahuluan

Agama memiliki peran penting dalam kehidupan sosial manusia, tidak hanya sebagai
sistem keyakinan spiritual, tetapi juga sebagai sarana untuk membangun solidaritas dalam
masyarakat. Dalam berbagai budaya dan masyarakat, agama memainkan peran sebagai faktor
pemersatu yang menghubungkan individu dengan kelompoknya, memberikan pedoman moral,
dan memperkuat hubungan sosial di antara mereka. Namun, peran agama dalam masyarakat
tidak hanya terbatas pada fungsi spiritual semata. Menurut teori sosiologi agama Emile
Durkheim, agama juga berfungsi sebagai sarana untuk membangun solidaritas sosial, yang
sangat penting bagi kestabilan dan kohesi suatu masyarakat.

Durkheim mengemukakan bahwa agama adalah salah satu bentuk fakta sosial yang
sangat berpengaruh terhadap kehidupan masyarakat. la berargumen bahwa agama bukan hanya
soal kepercayaan pribadi, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang besar, karena agama dapat
memperkuat ikatan sosial antar individu melalui ritual, simbolisme, dan norma-norma yang
disepakati bersama. Dalam pandangan Durkheim, solidaritas sosial yang terjalin melalui agama
bukan hanya menciptakan kesamaan, tetapi juga mengatur perbedaan antar individu, dengan
tujuan menjaga keseimbangan dalam struktur sosial.

Di dunia modern ini, agama kerap kali masih menjadi dasar dari berbagai macam
tindakan-tindakan sosial, baik dari segi ajarannya maupun dari segi spirit. Dari segi ajaran,
agama masih menjadi motivasi dari pelaksanaan ritual, kegiatan, maupun upacara atas dasar
perintah yang tertera dalam teks-teks agama. Adapun dari segi spirit, dapat dilihat bahwa
seluruh ritual, kegiatan, maupun upacara keagamaan dilaksanakan dengan berangkat dari
dorongan spirit keagamaan itu sendiri (Isfironi, 2014).

Di Indonesia, yang merupakan negara dengan keragaman agama yang sangat tinggi,
peran agama dalam membangun solidaritas sosial menjadi semakin kompleks dan relevan.
Agama tidak hanya menjadi pedoman hidup pribadi, tetapi juga memiliki pengaruh besar dalam
membentuk hubungan antar warga, baik dalam konteks agama yang sama maupun antar agama.
Terlebih lagi, di tengah globalisasi dan modernisasi, tantangan terhadap solidaritas sosial
semakin besar. Persoalan konflik sosial dan perbedaan identitas sering kali mencuat, menguji
kekuatan agama sebagai sarana untuk menjaga keharmonisan dan solidaritas dalam masyarakat.

69



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Berdasarkan fenomena tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana
agama berperan sebagai sarana komunikasi dalam membangun solidaritas sosial masyarakat,
dalam perspektif Emile Durkheim. Durkheim melihat agama sebagai kekuatan yang
membentuk struktur sosial dan mengarahkan interaksi sosial dengan cara yang menguntungkan
bagi kestabilan masyarakat. Oleh karena itu, penting untuk memahami bagaimana agama,
melalui ritual-ritual dan ajarannya, dapat menjadi jembatan komunikasi yang menghubungkan
individu dalam masyarakat dan memperkuat ikatan sosial yang lebih luas. Penelitian ini
berfokus pada penerapan teori Durkheim dalam ruang lingkup masyarakat Indonesia, dalam
membangun solidaritas sosial. Dengan demikian, pemahaman lebih dalam tentang peran agama
dalam komunikasi sosial akan memberikan wawasan yang berharga bagi upaya menciptakan
masyarakat yang lebih kohesif dan harmonis.

Kajian Teori
A. Agama

Dari segi sosial, Durkheim mendefinisikan agama sebagai sebuah sistem terpadu
yang dibangun atas kepercayaan, keyakinan, serta praktik-praktik yang berkaitan dengan
hal-hal yang bersifat sakral, yang kemudian mempersatukan seluruh pemeluknya dalam
suatu komunitas moral yang juga disebut dengan “umat” (Supriatna et al., 2007): Menurut
pandangan dari berbagai ilmu sosial, fungsi integratif dari agama itu sendiri ialah guna
menyatukan masyarakat penganutnya dalam pelaksanaan upacara-upacara keagamaan
(Mufid, 2006).

Adapun bila ditinjau dari sudut pandang kultural atau kebudayaan, agama sendiri
tergolong sebagai bagian dari kebudayaan manusia. Dalam buku yang berjudul Pendidikan
Agama Islam karya Drs. H. Muslimin, agama didefinisikan sebagai seperangkat aturan yang
menata hubungan manusia dengan Tuhan, hubungan manusia dengan lingkungan
sekitarnya, maupun hubungan manusia dengan manusia lainnya. Aturan-aturan tersebut
dipenuhi dengan kandungan sistem nilai, sebab aturan-aturan tersebut pada dasarnya
berlandaskan kepada etika dan pandangan hidup. Sehingga, oleh karena itu juga, berbagai
peraturan maupun norma-norma yang terkandung dalam agama cenderung menegaskan hal-
hal yang seharusnya dilakukan dan baiknya dilakukan, daripada sekedar petunjuk-petunjuk
praktis dan tertulis, dalam Kkaitannya dengan interaksi antara manusia dengan
lingkungannya maupun dengan manusia lainnya. Muslimin mengutip definisi agama oleh
L.B. Brown, di mana agama harus dilandaskan pada satu atau lebih dari lima aspek
(Muslimin, 2014), yakni:

- Behavior (Perilaku): di mana aspek ini berkaitan dengan perihal peribadatan. Aspek
ini umumnya menilai seseorang dari segi kuantitas, yakni sering atau tidaknya
seseorang beribadah. Dengan demikian, behavior berhubungan dengan hal-hal praktis
yang menggambarkan keadaan agama.

- Beliefs (Keimanan): yakni yang berhubungan dengan apa yang menjadi kepercayaan
dan keyakinan seseorang dalam menganut agama tertentu.

70



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

- Experience (Pengalaman): yakni aspek yang berkaitan dengan perasaan, pengalaman,
maupun kesadaran keagamaan. Dengan aspek experience, seseorang akan memiliki
fondasi yang kokoh dalam kehidupan agamanya.

- Involvement (Keterlibatan): yakni keterikatan seseorang dengan komunitas atau
jemaat yang menyatakan diri sebagai suatu institusi nilai, sikap, maupun kepercayaan.

- Consequential Effect (Dampak Konsekuensi): yakni sebuah akibat atau konsekuensi
logis sebagai dampak dari berbagai pandangan keagamaan dalam perilaku seseorang.

Dari uraian penjelasan di atas, sejatinya bisa ditarik kesimpulan singkat dari apa
sebenarnya yang dimaksud dengan agama. Bisa dibilang, bahwa agama adalah sebuah
sistem kepercayaan religius kepada Tuhan, yang pada hakikatnya menuntun dan mengatur
manusia dan kehidupan mereka dalam sebuah masyarakat.

1) Agama sebagai Sarana Komunikasi

Agama dalam kehidupan manusia tidak hanya dipahami sebagai sistem
keyakinan atau seperangkat ajaran normatif, tetapi juga sebagai praktik sosial yang
hidup dan dijalankan secara kolektif dalam masyarakat. Agama hadir melalui berbagai
simbol, ritus, dan tindakan keagamaan yang melibatkan proses penyampaian,
pemaknaan, serta pemeliharaan nilai-nilai bersama. Di antara teori relevan yang
menjelaskan memahami bagaimana agama berfungsi dalam membangun dan menjaga
keteraturan sosial adalah Teori Ritual Komunikasi yang dikemukakan oleh James W.
Carey.

Dalam buku Communication as Culture: Essays on Media and Society (1989),
James W. Carey menjelaskan komunikasi sebagai sebuah proses ritual yang
membangun serta menjaga struktur sosial. Menurut Carey, komunikasi bukan hanya
sekedar sebuah proses penyampaian informasi, tetapi justru sebuah ritual sosial dengan
peran yang signifikan dalam membangun, membentuk, serta menjaga dan memelihara
kelompok atau komunitas. Ritual sosial ini membangun persepsi masyarakat, serta
membuat hubungan sosial menjadi lebih kuat. Selain itu, komunikasi sebagai ritual
sosial juga membantu dalam pembentukan dan pemeliharaan norma sosial dengan
adanya berbagai macam simbol dan praktik ritual (Puspitasari, 2025).

Komunikasi ritual sendiri merupakan sebuah konsep yang berfungsi sebagai
pemenuhan jati diri manusia sebagai individu, maupun anggota dalam sebuah kelompok
sosial. Komunikasi ritual ini menjelaskan komitmen seorang individu terhadap tradisi,
suku, bangsa, maupun agamanya. Menurut Carey, dalam sudut pandang ritual,
komunikasi berhubungan dengan keterlibatan, perkumpulan/asosiasi, perkawanan dan
persahabatan, bahkan kepemilikan agama dan kepercayaan yang sama. Komunikasi
tidak hanya berupa penyampaian pesan secara langsung dalam satu ruang, tetapi juga
untuk membentuk dan memelihara komunitas dalam dimensi waktu. Selain itu,
komunikasi juga bukan sekedar penyebaran informasi, namun juga untuk
merepresentasikan dan menghadirkan kembali keyakinan dan kepercayaan yang
dipegang bersama dalam suatu kelompok. Pesan-pesan yang bersifat implisit dan

71



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

bermakna ganda bergantung pada asosiasi simbolik yang telah disediakan dan dipahami

dalam konteks budaya tertentu (Prasetiyo & Dartiningsih, 2023).

Hammad, dalam Prasetiyo & Dartiningsih (2023), menjabarkan beberapa
karakteristik komunikasi ritual:

1) Komunikasi ritual berkaitan erat dengan praktik berbagi makna, keterlibatan aktif,
kebersamaan, serta relasi sosial dalam suatu komunitas yang dipersatukan oleh
keyakinan bersama.

2) Proses komunikasi dalam perspektif ritual tidak diarahkan terutama pada
penyampaian pesan secara linier, melainkan pada upaya menjaga dan memelihara
keutuhan komunitas.

3) Komunikasi ritual tidak berorientasi pada penyampaian informasi secara langsung,
tetapi berfungsi untuk menghadirkan kembali dan meneguhkan kepercayaan-
kepercayaan bersama yang hidup dalam masyarakat.

4) Pola komunikasi yang terbangun menyerupai upacara sakral, di mana individu-
individu secara kolektif terlibat dalam persekutuan dan kebersamaan.

5) Bahasa yang digunakan, baik yang bersifat artifisial maupun simbolik, berfungsi
sebagai sarana konfirmasi untuk menandai dan menegaskan hal-hal yang dianggap
penting oleh suatu komunitas.

6) Sebagaimana dalam praktik ritual, para pelaku komunikasi diupayakan untuk
terlibat secara aktif dalam “drama sakral” tersebut, bukan sekadar berperan sebagai
pengamat pasif.

7) Agar komunikasi ritual dapat berlangsung secara bermakna, proses komunikasi
perlu berakar pada tradisi komunitas itu sendiri, termasuk unsur-unsur yang khas,
autentik, dan memiliki makna khusus bagi anggota komunitas tersebut.

8) Komunikasi ritual, yang juga sering disebut sebagai komunikasi ekspresif, sangat
bergantung pada emosi, perasaan, serta pemahaman bersama antaranggota
komunitas, dan lebih menekankan pada kepuasan intrinsik baik bagi pengirim
maupun penerima pesan.

9) Pesan dalam komunikasi ritual umumnya bersifat laten dan bermakna ganda, dengan
penafsiran yang sangat bergantung pada asosiasi simbolik dan konteks budaya yang
melingkupinya.

10) Dalam komunikasi ritual, batas antara media dan pesan cenderung kabur, sehingga
media itu sendiri dapat berfungsi sebagai pesan.

11) Penggunaan simbol-simbol dalam  komunikasi ritual ditujukan untuk
merepresentasikan ide dan nilai yang berkaitan dengan keramahan, perayaan,
maupun praktik penyembahan dan persekutuan.

12) Upacara adat menempati posisi sentral dalam sistem keagamaan dan kepercayaan,
sehingga relatif bersifat ajeg dan sulit mengalami perubahan. Praktik-praktik adat
yang berkaitan dengan kepercayaan, khususnya yang bersifat religius, cenderung
melekat kuat dalam ingatan kolektif masyarakat dan dilestarikan dalam jangka
waktu panjang. Melalui pelaksanaan upacara keagamaan tersebut, terdapat

72



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

keyakinan bahwa manusia dapat membangun keterhubungan dengan leluhur atau
dimensi transendental.

2) Agama dalam Sudut Pandang Emile Durkheim

David Emile Durkheim dalam kajiannya tentang agama, memberikan definisi
yang mengemukakan bagaimana agama merupakan suatu sistem kepercayaan yang
terbentuk dari perilaku-perilaku utuh yang selalu dikaitkan dengan Yang Sakral (The
Sacred) dan Yang Profan (The Profane). Adapun yang dimaksud dengan Yang Sakral
adalah segala sesuatu yang bersifat terpisah dan terlarang, di mana perilaku-perilaku
tersebut kemudian dipersatukan dalam sebuah komunitas moral yang disebut gereja, di
mana di tempat itulah masyarakat penganut agama akan memberikan kesetiaan mereka.
Yang Sakral cenderung mempunyai dampak yang luas, menentukan kesejahteraan serta
kepentingan dari semua personil masyarakat. Di sisi lain, Yang Profan hanya mencakup
keseharian dari tiap individu, baik itu menyangkut aktivitas individual, maupun
kebiasaan-kebiasaan harian yang selalu dilakukan oleh pribadi dan keluarga. Tidak
seperti Yang Sakral, Yang Profan tidak memiliki dampak yang terlalu besar (Pals,
1996).

Durkheim kemudian memperingatkan bahwa pembagian Yang Sakral dan Yang
Profan agar tidak disikapi sebagai dikotomi moral, di mana Yang Sakral dianggap
sebagai “kebaikan” sedangkan Yang Profan dianggap sebagai “keburukan”. Durkheim
menjelaskan bahwa baik kebaikan maupun keburukan tetap ada dalam masing-masing
aspek, baik Yang Sakral maupun yang Profan. Namun eksistensi kebaikan dan
keburukan dalam kedua bagian tersebut tidak serta merta kemudian menjadikan Yang
Sakral menjadi profan, maupun menjadikan Yang Profan menjadi sakral. Akan tetapi
kembali lagi, bahwa konsentrasi utama agama tetap ada pada Yang Sakral (Kamiruddin,
2011).

B. Komunikasi
Dalam konteks sosial, komunikasi merujuk pada proses pertukaran informasi,
pesan, ide, serta perasaan yang terjadi dalam interaksi di lingkungan sosial. Hal ini
mencakup beragam macam aspek, di antaranya seperti kebahasaan, simbol, maupun
komunikasi non-verbal. Littlejohn dan Foss (2020) memahami hal ini sebagai proses
interaksi yang tidak hanya terpaku pada kata-kata yang diucapkan saja, namun juga
berkaitan dengan berbagai konteks sosial yang berada di tempat komunikasi tersebut

berlangsung.

a. Fungsi Komunikasi dalam Ranah Sosial
Adapun beberapa fungsi komunikasi dalam ranah sosial sangat bermacam-
macam. Adalah penting untuk memahami ragam macam fungsi tersebut, guna
memahami pentingnya komunikasi dalam kehidupan sosial. Di antara beberapa fungsi
dari komunikasi dalam konteks sosial (Setyorini et al., 2024) adalah:

73



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

1) Fungsi Informatif: Di antara fungsi-fungsi utama komunikasi dalam konteks sosial
lalah transmisi atau penyampaian pesan dan informasi. Pemanfaatan komunikasi
dalam rangka membagikan pengetahuan dan informasi sangat penting guna
membentuk pemahaman kolektif dalam masyarakat. Hal ini mencakup seluruh
komunikasi yang terjadi dalam keseharian, hingga lebih spesifik ke pendidikan
formal maupun media massa.

2) Fungsi Relasional: Adapun komunikasi juga digunakan untuk membentuk dan
merawat hubungan antar sesama manusia, atau hubungan antar personal. Kehadiran
komunikasi yang efektif akan mendorong perkembangan relasi yang sehat dan
bermanfaat di antara sesama manusia.

3) Fungsi Persuasif: Komunikasi memiliki peran yang cukup krusial dalam
pembentukan opini, sikap, dan tingkah laku. Dalam dunia sosial, persuasi dengan
penggunaan komunikasi akan memengaruhi keputusan serta keyakinan dan
kepercayaan individu. Dengan demikian, komunikasi memberikan peluang bagi
individu dan/atau kelompok untuk bisa berkolaborasi dalam pengambilan keputusan
serta penyelesaian masalah. Berbagai sudut pandang dapat dieksplorasi melalui
debat dan diskusi, yang kemudian bertujuan untuk menemukan kesimpulan dan
solusi yang lebih baik.

4) Fungsi Regulatif: Dalam konteks sosial, komunikasi juga dapat dilakukan guna
membuat peraturan dan norma-norma yang dapat diterapkan dalam ruang lingkup
masyarakat. Dengan komunikasi, masyarakat dapat menetapkan peraturan-
peraturan maupun hukum yang dapat mengatur tingkah laku anggotanya.

5) Fungsi Edukatif: Komunikasi juga dapat berfungsi sebagai alat pendidikan di
dunia sosial. Dengan macam-macam pola dan bentuk komunikasi, berbagai
pengetahuan dan keterampilan dapat dibagikan antar individu maupun lintas
generasi.

6) Fungsi Identitas: Dalam konteks sosial, komunikasi juga dapat membantu manusia
baik secara individu maupun kelompok dalam mengekspresikan identitas mereka.
Dengan adanya komunikasi, seseorang bisa mengeksplorasi dan menunjukkan
identitas sosial dan kebudayaan mereka. Dengan interaksi sosial, seseorang dapat
mempelajari norma, nilai, dan perilaku yang diharapkan dari masyarakatnya,
sehingga kemudian bisa membentuk identitas sosialnya.

b. Peran Komunikasi dalam Ranah Sosial
Adapun peran dari komunikasi dalam ranah sosial (Setyorini et al., 2024) adalah
sebagai berikut:
1) Fasilitasi Interaksi Sosial
Komunikasi dapat memfasilitasi interaksi sosial dengan membantu
menyediakan alat yang dibutuhkan dalam proses pertukaran informasi, menciptakan
relasi, serta penyelesaian masalah. Hal ini melibatkan komunikasi verbal serta
komunikasi non-verbal yang membantu meningkatkan pemahaman masyarakat
lintas budaya.

74



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

2) Transfer Pengetahuan dan Budaya
Komunikasi jJuga memegang peranan kunci dalam menyampaikan informasi
serta unsur kebudayaan. Penelitian Martin dan Nakayama (2023) menunjukkan
bahwa dengan proses komunikasi, pengetahuan dan praktik-praktik kebudayaan
kemudian dapat diwariskan kepada lintas generasi maupun komunitas, yang
kemudian akan memungkinkan keberlangsungan dan perkembangan kebudayaan.

C. Masyarakat

Para pakar sosiologi bersepakat bahwa istilah “masyarakat” tidak memiliki definisi
mutlak. Hal ini disebabkan oleh perilaku dan sifat manusia yang selalu berubah setiap
waktu. Para sosiolog kemudian mengemukakan definisi masing-masing terkait apa itu
masyarakat. Adapun beberapa definisi yang dikemukakan oleh para ahli sosiologi (Setiadi,
2013: 36) di antaranya adalah sebagai berikut:

1. Selo Soemardjan mendefinisikan masyarakat sebagai para manusia yang hidup bersama
dan melahirkan sebuah kebudayaan.

2. Max Weber, memaknai masyarakat dengan struktur atau aksi yang pada intinya
ditentukan oleh harapan dan nilai-nilai yang dominan terhadap para anggotanya.

3. Emile Durkheim mengartikan masyarakat sebagai sebuah realitas objektif dari pribadi-
pribadi yang menjadi anggota dalam masyarakat tersebut.

Kehidupan masyarakat sendiri adalah sebuah sistem sosial dengan bagian-bagian di
dalamnya yang saling terkoneksi satu sama lain sehingga membuat bagian-bagian tersebut
menjadi sebuah kesatuan yang terpadu. Dalam masyarakat, seseorang akan bertemu dengan
orang lain yang memiliki peran yang masing-masing berbeda. Semisal, ketika seseorang
sedang dalam perjalanan wisata, maka ia akan bertemu dengan sebuah berbagai sistem yang
berkaitan dengan perwisataan seperti biro wisata, pengelola wisata, pendamping perjalanan
wisata, restoran dan rumah makan, penginapan, dan lain sebagainya.

Soerjono Soekanto, dalam Tejokusumo (2014) menguraikan beberapa karakteristik
dari kehidupan masyarakat, di antaranya adalah:

1) Manusia-manusia yang hidup bersama, dengan jumlah paling kurang terdiri dari dua
orang individu.

2) Berbaur atau bergaul dalam kurun waktu yang kian lama.

3) Sadar bahwa kehidupan mereka berpadu dalam satu kesatuan.

4) Merupakan sistem bersama yang melahirkan kebudayaan sebagai dampak dari perasaan
saling terhubung satu sama lain.

Durkheim sendiri memandang masyarakat sebagai wadah paling sempurna, paling
komprehensif dalam kehidupan sosial bersama umat manusia, suatu realitas sosial yang
berada di atas kepentingan individu (Muhni, 1994). Dalam karyanya The Division of Labor
in Society, Durkheim membedakan masyarakat ke dalam dua tipe utama, yakni masyarakat
sederhana dan masyarakat modern (Durkheim, 1997). Perbedaan mendasar antara kedua
tipe masyarakat tersebut terletak pada fungsi pembagian kerja. Pada masyarakat sederhana,
pembagian kerja bersifat mekanis, yang ditandai oleh keseragaman aktivitas, pengalaman,
serta nilai-nilai di antara individu-individu yang menjalani jenis pekerjaan yang relatif

75



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

sama. Kesamaan tersebut menciptakan ikatan sosial yang kuat karena individu hidup
dengan cara yang serupa dan berorientasi pada pemenuhan kebutuhan secara mandiri.
Sebaliknya, dalam masyarakat modern, pembagian kerja bersifat organik, di mana ikatan
sosial tidak lagi dibangun atas dasar kesamaan pekerjaan, melainkan melalui diferensiasi
fungsi yang saling melengkapi. Dalam lingkup ini, pembagian kerja justru menjadi
mekanisme yang mengikat masyarakat dengan menciptakan ketergantungan timbal balik
antar-individu. Dengan demikian, sebagaimana ditegaskan Durkheim, fungsi utama
pembagian kerja bukan sekadar meningkatkan efisiensi, melainkan membentuk dan
memelihara solidaritas sosial di antara dua orang atau lebih (Safitri, 2023).

D. Solidaritas Sosial

Solidaritas sendiri diambil dari bahasa Inggris, solidarity (Kernermen, 1999), yang
memiliki arti sifat atau perasaan satu rasa, satu nasib satu penanggungan, setia kawan (Salim
& Salim, 1991), integrasi sosial, serta hubungan erat (Soekanto, 1985). Istilah inilah yang
digunakan oleh para pakar sosiologi dalam menunjukkan hubungan atau interaksi antara
sesama manusia dalam suatu komunitas sosial. Istilah solidaritas juga bisa dimaknai dengan
rasa berkelompok atau group feeling, yakni sekelompok manusia yang memiliki rasa
persatuan (Turner, 1994). Istilah ini pertama kali dipakai secara umum oleh Emile
Durkheim dalam menunjukkan berbagai bentuk ikatan sosial (Abdullah, 1986).

Adapun Emile Durkheim membagi solidaritas sosial menjadi 2 macam, yakni
solidaritas sosial mekanik dan solidaritas sosial organik. Solidaritas sosial mekanik
berkembang di kalangan masyarakat tradisional yang bersifat homogen, dan berlandaskan
pada kesamaan kesadaran kolektif. Sedangkan solidaritas sosial organik berkembang di
masyarakat modern yang bersifat heterogen, dan berlandaskan pada ketergantungan
fungsional antar pribadi atau kelompok.

1. Solidaritas Sosial Mekanik

Solidaritas sosial mekanik ialah suatu bentuk solidaritas sosial yang dilandaskan
pada kesamaan kesadaran kolektif dari para individu, dengan berbagai sifat dan pola
normatif yang sama. Masyarakat dengan solidaritas sosial mekanik pada umumnya
adalah masyarakat dengan pekerjaan, kepercayaan, cita-cita, komitmen, serta moral
yang sama atau mirip. Masyarakat ini melakukan aktivitas secara bersama-sama dengan
rutin dan kompak. Sistem hukum yang terdapat dalam masyarakat dengan solidaritas
mekanik ini cenderung bersifat represif, yakni menekan atau menindas, sehingga para
pelanggar norma akan dibebankan dengan sanksi hukum yang berat. Masyarakat dengan
solidaritas mekanik mempunyai sebuah ikatan sosial yang bersifat kuat serta kohesif.

2. Solidaritas Sosial Organik
Adapun solidaritas sosial organik merupakan jenis solidaritas yang berlandaskan
pada ketergantungan fungsional antara individu atau kelompok dengan berbagai macam
perbedaan. Masyarakat dengan solidaritas sosial organik pada umumnya memiliki
pekerjaan, kepercayaan, cita-cita, komitmen, dan moral yang masing-masing berbeda

76



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

atau spesifik. Masyarakat tersebut juga melaksanakan aktivitasnya secara individual
maupun profesional, berdasarkan bidang mereka masing-masing. Sistem hukum yang
terdapat dalam masyarakat dengan solidaritas sosial organik juga cenderung bersifat
restorasi, yakni memulihkan atau mengembalikan pelanggar norma dengan sanksi
hukum yang proporsional. Masyarakat dengan solidaritas sosial organik pada umumnya
memiliki keterikatan sosial yang lemah dan longgar (Muallif, 2023).

Metode Penelitian

Penelitian ini bersifat literatur, dengan jenis penelitian pustaka (library research), yaitu
penelitian yang dilakukan dengan menghimpun data dari berbagai literatur yang bisa berupa
buku, bahan-bahan dokumentasi, majalah, jurnal, dan surat kabar. Adapun fokus utama dari
library research adalah untuk menemukan berbagai teori, hukum, dalil, prinsip, pendapat,
gagasan dan lain-lain yang dapat dimanfaatkan untuk menganalisis dan memecahkan masalah
yang diteliti (Sarjono, 2008). Adapun pendekatan penelitian yang akan digunakan ialah
pendekatan kualitatif, di mana prosedur penelitian akan menghasilkan data yang bersifat
deskriptif, seperti kata-kata tertulis maupun yang terucap secara lisan dari orang-orang dan
perilaku yang dapat diamati (Moleong, 2006).

Data penelitian akan dikumpulkan dengan studi dokumen. Adapun studi dokumen
sendiri adalah sebuah teknik pengumpulan data dengan melakukan pengumpulan dan analisis
berbagai dokumen, seperti dokumen tertulis, gambar, hasil karya, maupun yang berbentuk
elektronik. Dokumen yang ditemukan kemudian akan dianalisis, dikomparasikan, kemudian
digabungkan untuk membentuk sebuah kajian sistematis, terpadu, serta utuh. Studi dokumenter
bukan hanya dengan menghimpun dan menuliskan ataupun melaporkan ke dalam bentuk
kutipan-kutipan terkait beberapa dokumen. Hasil penelitian yang dilaporkan merupakan hasil
analisis terhadap dokumen-dokumen yang ada (Nilamsari, 2014).

Hasil dan Pembahasan

A. Biografi Emile Durkheim

Emile Durkheim lahir di kota Epinal, Prancis, pada tahun 1858, di dekat kota
Strasbourg. Sedari muda, Durkheim telah mengidentifikasikan diri sebagai seorang
agnostik. la merupakan siswa yang cerdas, tercermin dari bagaimana ia lulus pada usia 21
tahun dari Ecole Normale Superiure, sebuah instansi pendidikan di Prancis di mana
Durkheim mempelajari tentang filsafat dan sejarah. Durkheim sangat memperhatikan
berbagai masalah dan struktur sosial yang membuatnya ingin berlepas dari institusi,
dikarenakan Durkheim memiliki pribadi yang tidak cocok dengan aturan dan norma-norma.
Setelah menyelesaikan studi dengan menulis dua disertasi di Ecole, Durkheim kemudian
berkesempatan untuk mengajar di beberapa sekolah menengah yang berada di Prancis.
Selama setahun, Durkheim juga sempat belajar dan mendalami psikologi dengan Wilhelm
Wundt di Jerman.

77



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Durkheim menikahi wanita bernama Louise Dreyfus pada tahun 1887, yang
kemudian dikaruniai dua orang anak. Pada tahun yang sama, Durkheim diangkat menjadi
dosen di Universitas Bordeaux yang kemudian memberikan posisi baru baginya dalam ilmu
sosial dan pendidikan. Pada tahun 1893, Durkheim menerbitkan buku pertamanya yang
berjudul “The Division of Labour in Society”, kemudian dilanjutkan dengan karya
teoritisnya yang menuai perdebatan dengan judul “The Rules of Sociological Method” pada
tahun 1895. Durkheim kemudian menerbitkan karya pentingnya yang berjudul “Suicide”
yang mengkaji fenomena sosial dalam tindakan bunuh diri (Susanto et al., 2020).

Durkheim kemudian mencapai puncak karir akademisnya dengan memperoleh gelar
profesor pada usia 44 tahun di Paris. Durkheim kemudian memiliki ketertarikan yang
mendalam terhadap agama, yang kemudian mendorongnya untuk menerbitkan buku yang
berjudul “The Elementary Forms of Religious Life” yang kemudian menjadi karya tulisnya
yang paling terkenal dan paling penting. Di akhir hidupnya, Durkheim meninggal karena
stroke di umur 56 tahun di tengah keadaan berduka, sebulan setelah mendapat kabar
kematian anaknya dalam Perang Dunia | (Susanto et al., 2020).

B. Agama sebagai Sarana Komunikasi Sosial

Komunikasi sosial merupakan hal yang sangat penting dalam masyarakat. Dengan
adanya komunikasi sosial, seseorang dapat memenuhi kebutuhan emosionalnya dan
meningkatkan kesehatan mental. Manusia akan dapat mempelajari makna cinta, kasih
sayang, simpati, keintiman, rasa hormat, rasa bangga, iri hati, serta kebencian. Seseorang
tidak akan mengenal cinta jika tidak mengenal benci, begitu pun ia tidak akan mengetahui
makna pelecehan jika tidak mengetahui makna penghormatan. Dengan adanya umpan balik
dari orang lain, maka seseorang akan mendapat informasi terkait apakah ia termasuk
seseorang yang sehat secara jasmani dan rohani, seseorang yang berharga atau terhormat.
Komunikasi sosial mencerminkan bagaimana komunikasi terjadi guna terbentuknya
pemenuhan diri, serta adanya rasa terhibur, nyaman, dan tenteram, baik dengan diri sendiri
maupun orang lain (Mudjiono, 2012).

Ada orang yang mungkin berbicara sampai berjam-jam dengan pesan yang kurang
penting, namun membuat audiens merasa senang. Hal ini dikarenakan perilaku manusia
sejatinya dimotivasi oleh kebutuhan menjaga keseimbangan emosional, serta mengurangi
ketegangan dan frustrasi dalam diri. Seseorang dapat memahami mengapa beban emosional
temannya dapat berkurang ketika mencurahkan perasaannya. Interaksi komunikasi ini
berperan sebagai mekanisme guna menunjukkan sebuah ikatan sosial dengan seseorang
yang terkait, baik sebagai kerabat, teman, sahabat, dan lain-lain. Dengan membangun
komunikasi dengan orang lain, seseorang dapat memenuhi kebutuhan emosional dan
intelektual dengan membangun hubungan yang harmonis dengan orang-orang di sekitar.
Hal ini diperoleh dengan pengasuhan dan pendidikan yang wajar, yang diperoleh mulai dari
lingkaran sosial terdekat seperti keluarga, kerabat dan teman dekat, hingga yang lebih luas
seperti masyarakat umum, sekolah dan bahkan media massa (Mudjiono, 2012).

Adapun agama dapat menjadi sarana dalam pelaksanaan komunikasi sosial yang
demikian. Semisal, dalam agama Islam sendiri terdapat enam cara untuk berkomunikasi

78



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

yang termasuk dalam kategori sebagai kaidah, prinsip, atau etika dalam pelaksanaan
komunikasi berlandaskan kepada Al-Qur’an. Menurut penelitian Amalia Hasanah, H.E
Bahruddin, Maemunah Sa’diyah yang berjudul “Manajemen Komunikasi Pendidikan
Agama Islam” (2023), keenam prinsip tersebut adalah:

1. Qaulan Sadida
Artinya perkataan yang benar dan tidak dusta. Prinsip ini didasarkan pada Surah An-
Nisa ayat 9 yang berbunyi,

MAMVBW?J;.@_QBJW"}SJ,U\M/
Bz V58 lads

“Hendaklah merasa takut orang-orang yang seandainya (mati) meninggalkan
setelah mereka, keturunan yang lemah (yang) mereka khawatir terhadapnya. Maka,
bertakwalah kepada Allah dan berbicaralah dengan tutur kata yang benar (dalam hal
menjaga hak-hak keturunannya).” (Q.S. An-Nisa’ [4] : 9)

Al-Qurthubi dalam tafsirnya menjelaskan bahwa as-sadid adalah sebuah
perkataan yang bijaksana serta benar. Dalam proses komunikasi, seseorang perlu
menyampaikan informasi dengan kebenaran, faktual, jujur, tanpa berbohong, rekayasa,
maupun manipulasi fakta (Qurtubi, 2009).

2. Qaulan Baligha
Artinya perkataan lugas, efektif, dan tanpa berbelit-belit. Prinsip ini didasarkan
pada Surah An-Nisa ayat 63 yang berbunyi,

ng&y” /”*Upfuﬁgju fmwus&qujs

“Mereka itulah orang-orang yang Allah ketahui apa yang ada di dalam hatinya.
Oleh karena itu, berpalinglah dari mereka, nasihatilah mereka, dan katakanlah kepada
mereka perkataan yang membekas pada jiwanya.” (Q.S. An-Nisa’ [4] : 63)

Dijelaskan dalam Tafsir al-Maraghi bahwa gaulan baligha bermakna sebuah
perkataan yang memiliki bekas tertanam dalam jiwa para pendengar (Maraghi, 1969).
Istilah baligh berarti tepat, lugas, fasih, serta bermakna jelas, sehingga istilah gaulan
baligha adalah sebuah penggunaan kata-kata efektif, tepat sasaran, komunikatif, serta
mudah dipahami dan straight to the point. Ini berarti komunikasi tersebut tidak berbelit-
belit atau bertele-tele. Gaya bicara serta pesan yang dikomunikasikan juga baiknya
disesuaikan dengan tingkat intelektual para audiens serta dengan bahasa yang dapat
dipahami mereka, agar komunikasi bisa tepat sasaran.

79



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

3. Qaulan Ma’rufa
Artinya adalah kata-kata yang baik, santun, serta tidak kasar. Prinsip ini
didasarkan di antaranya pada Surah Al-Ahzab ayat 32 dan An-Nisa ayat 8 yang
berbunyi

X i\

SR O J el G ,\;/\f‘% LSJ\ AL
. .?04
Gy V3 555 3 Sl ek

“Wabhai istri-istri Nabi, kamu tidaklah seperti perempuan-perempuan yang lain
jika kamu bertakwa. Maka, janganlah kamu merendahkan suara (dengan lemah lembut
yang dibuat-buat) sehingga bangkit nafsu orang yang ada penyakit dalam hatinya dan
ucapkanlah perkataan yang baik.” (Q.S. Al-Ahzab [33] : 32)

453 A0 LSy Ay ol 1 dsndll e 1345
Bya V53 2L iy

“Apabila (saat) pembagian itu hadir beberapa kerabat, anak-anak yatim, dan
orang-orang miskin, berilah mereka sebagian dari harta itu, dan ucapkanlah kepada
mereka perkataan yang baik.” (Q.S. An-Nisa [4] : 8)

Adapun prinsip gaulan ma’rufa memiliki arti sebuah perkataan yang baik,
pantas, santun, menyindir dengan tidak kasar, menyakitkan, maupun menyinggung
perasaan. Prinsip ini juga bermakna membicarakan hal yang memiliki manfaat dan
menimbulkan kemaslahatan dan kebaikan.

4. Qaulan Karima
Artinya adalah perkataan mulia serta penuh penghormatan. Prinsip ini
didasarkan pada Surah Al-Isra’ ayat 23 yang berbunyi,

&

Le 2ily @ Tsy 3y 36 15k YT B by
g g Vg T 8 o6 wgls 5T ThAsT 0
G55

“Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan menyembah selain Dia dan
hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah seorang di antara keduanya atau
kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam pemeliharaanmu, sekali-kali janganlah
engkau mengatakan kepada keduanya perkataan “ah” dan janganlah engkau
membentak keduanya, serta ucapkanlah kepada keduanya perkataan yang baik.” (Q.S.
Al-Isra’ [17] : 23)

80



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Qaulan Karima memiliki arti kata-kata yang mulia, disertai dengan
penghormatan dan pengagungan. Kata-katanya enak didengar, lemah lembut, serta
penuh tata krama. Ayat tersebut mewajibkan perkataan mulia dalam pembicaraan
dengan orang tua. Seseorang dilarang membentak dan mengucapkan perkataan yang
membuat mereka sakit hati. Ibnu Katsir dalam kitabnya menjelaskan bahwa qgaulan
karima wajib digunakan terlebih khusus saat berbicara dengan kedua orang tua maupun
orang yang harus kita hormati. Qaulan Karima memiliki makna “kata-kata yang
menghormati, sopan, serta lemah lembut” (Mubarakfuri, 2013).

5. Qaulan Layyina
Artinya adalah perkataan yang lemah lembut yang menyentuh hati. Prinsip ini
didasarkan pada Surah Thaha ayat 44 yang berbunyi,

L o &L _.-f'-._ b8 ff .jof. :..l{..: 1 §°a<

“Berbicaralah kamu berdua kepadanya (Fir ‘aun) dengan perkataan yang lemah
lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut.” (Q.S. Thaha [20] : 44)

Qaulan layyina memiliki arti sebuah perkataan yang lemah lembut dengan suara
yang halus dan baik didengar, penuh kesantunan dan ramah, yang kemudian akan
menyentuh hati. Dalam Tafsir Ibnu Katsir, beliau menjelaskan bahwa arti dari layyina
adalah kata-kata yang bersifat sindiran, bukan yang terus terang atau lugas, terlebih
kasar. Dengan prinsip ini, maka komunikasi akan menyentuh hati audiens sehingga jiwa
mereka akan terdorong untuk menerima pesan yang disampaikan.

6. Qaulan Masyura
Artinya perkataan yang menyenangkan serta tidak membuat perasaan
tersinggung. Prinsip ini didasarkan pada Surah Al-Isra’ ayat 28 yang berbunyi,

URTEN: ofoaf co08 0% 4|wE ow w2 Tl oo 28°% g od (&
D3es V33 5o flas Wi I 05 48 sladl fos o Ll
“Jika (tidak mampu membantu sehingga) engkau (terpaksa) berpaling dari
mereka untuk memperoleh rahmat dari Tuhanmu yang engkau harapkan, ucapkanlah
kepada mereka perkataan yang lemah lembut.” (Q.S. Al-Isra’ [17] : 28)

Qaulan Masyura berarti kata-kata yang mudah dicerna, mudah dipahami, serta
dimengerti oleh audiens. Selain itu, gaulan masyura juga bermakna perkataan yang
menyenangkan atau mengandung hal-hal yang membahagiakan. Adapun dalam Tafsir
Ibnu Katsir, gaulan masyura adalah perkataan-perkataan yang menyenangkan, sebab
terkadang perkataan yang lemah lembut dan berbudi akan membuat pendengar merasa
senang dan lega, sehingga lebih berharga daripada uang dengan jumlah banyak
(Hasanah et al., 2023).

81



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Hal ini menunjukkan bahwa agama sebagai sarana komunikasi sosial berperan
penting dalam menciptakan hubungan yang harmonis, mendalam, dan penuh makna
antarindividu maupun antar kelompok dalam masyarakat. Prinsip-prinsip komunikasi yang
diajarkan oleh agama, seperti yang tercantum dalam Al-Qur’an (qaulan sadida, gqaulan
baligha, gaulan ma’rufa, qaulan karima, gaulan layyina, dan gaulan masyura), menjadi
panduan praktis untuk berkomunikasi secara efektif, empatik, dan santun.

Jika ditinjau dari perspektif ritual komunikasi James W. Carey, prinsip-prinsip
komunikasi dalam ajaran Islam tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pedoman etis
individual, tetapi juga sebagai praktik komunikasi ritual yang memelihara makna dan
kebersamaan sosial. Pengulangan nilai-nilai seperti kejujuran, kelembutan, kesantunan, dan
penghormatan dalam praktik komunikasi sehari-hari berperan sebagai mekanisme simbolik
yang memperkuat ikatan sosial dan kesadaran kolektif umat. Dalam hal ini, agama tidak
sekadar menyampaikan pesan normatif, tetapi menghadirkan kembali nilai-nilai bersama
yang terus direproduksi melalui interaksi sosial dan praktik keagamaan.

Penelitian lain juga dilakukan oleh Dian Musyarofah, Eggi Saputra, Rangga Aditya
Pratama, Safira Putri Nadhifa, dan Yayat Suharyat dengan berjudul “Peran Komunikasi
dalam Kehidupan Beragama”. Penelitian ini menyoroti pentingnya komunikasi dalam
menyebarkan ajaran agama dan sebagai penghubung antar umat beragama. Komunikasi pun
dianggap sebagai dasar dalam menyiarkan ajaran agama melalui media dakwah. Hasil
penelitian ini menunjukkan bahwa komunikasi adalah elemen kunci dalam kehidupan
beragama. Tidak hanya untuk menyampaikan ajaran agama, tetapi juga untuk mempererat
hubungan antar individu dan kelompok. Peran media dakwah juga menjadi sangat
signifikan dalam era modern, karena memungkinkan penyebaran nilai-nilai agama secara
lebih luas dan menyeluruh. Menurut penelitian tersebut, peran komunikasi dalam kehidupan
beragama terbagi menjadi dua, antara lain adalah sebagai media dakwah dan sebagai sarana
silaturahmi (Musyarofah et al., 2022).

a) Komunikasi berperan sebagai media dakwah, di mana ajaran Islam dapat
disampaikan secara efektif kepada umat dengan menggunakan berbagai metode, baik
secara langsung, seperti ceramah, khotbah, atau pengajian, maupun melalui media
modern, seperti televisi, radio, media sosial, dan platform digital lainnya. Peran
komunikasi dalam dakwah memungkinkan nilai-nilai agama menyentuh berbagai
lapisan masyarakat, bahkan lintas geografis, sehingga pesan-pesan agama dapat
diterima dengan lebih luas dan inklusif.

b) Komunikasi berperan sebagai sarana silaturahmi guna mempererat hubungan baik
antara sesama umat Islam, serta memunculkan rasa kekeluargaan. Penelitian ini juga
menekankan bagaimana komunikasi sangat penting bukan hanya dalam konteks internal
antara pemimpin agama dengan umat, melainkan juga dalam konteks eksternal dengan
antar umat beragama (Musyarofah et al., 2022).

82



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

C. Peran Agama dalam Membangun Solidaritas Masyarakat

Emile Durkheim mengemukakan konsep agama dan solidaritas sosial dalam karya
tulisnya yang berjudul “The Elementary Forms of Religious Life”. Di antara fungsi dari
agama adalah memupuk solidaritas sosial. Pemikiran Durkheim terkait fungsi sosial dari
agama tersebut memberikan pengaruh yang signifikan dalam kajian modern tentang agama,
terlebih khusus dalam mengkaji tentang peran agama dalam membentuk solidaritas sosial
serta kontrol sosial.

Dalam pandangan Durkheim, solidaritas sosial adalah sebuah perasaan setiakawan
yang terwujud dalam sebuah bentuk koneksi atau hubungan antara suatu individu dan/atau
antar kelompok yang berlandaskan pada nilai-nilai moral dan kepercayaan kolektif yang
sama-sama dianut. Di antara beberapa indikator yang menunjukkan adanya semangat
solidaritas sosial dalam sekelompok masyarakat adalah semangat tolong-menolong,
perasaan senang dalam persaudaraan, serta rasa peduli dan senang berbagi (Truna, 2024).

Berangkat dari penelitian Durkheim tentang totemisme di wilayah pedalaman
Australia, ia memandang bahwa manusia pada awalnya tidak mengetahui tujuan dari
hidupnya. Dengan demikian, hadirlah “agama” untuk mempersatukan manusia-manusia
yang tidak memiliki tujuan hidup tersebut. Hal inilah yang menjadi fungsi sosial utama dari
agama. Dalam hasil penelitiannya, Durkheim mengemukakan bagaimana dalam masyarakat
yang terbagi-bagi atas berbagai klan, setiap pribadi yang memiliki kepercayaan atau agama
yang sama kemudian akan berkumpul bersama dalam menjalankan ritual dan praktik
keagamaannya. Ritual inilah yang kemudian membentuk rasa solidaritas sosial dan identitas
pada klan-klan tersebut.

Di setiap gilirannya, masing-masing individu dengan identitas yang sama kemudian
akan saling melindungi satu sama lain. Dengan landasan kepercayaan itu pula, masyarakat
tersebut kemudian akan membangun sebuah aturan sosial berkaitan dengan hal-hal yang
harus dilakukan dan apa yang tidak boleh dilakukan. Seluruh aturan dan norma yang
terbentuk adalah demi tujuan dan kepentingan bersama. Dengan demikian, dari perspektif
Durkheim ini, bisa disimpulkan bahwa solidaritas sosial merujuk pada suatu kesatuan,
kohesi, serta rasa kebersamaan yang mengikat pribadi dalam suatu masyarakat secara
bersama-sama (Truna, 2024).

Salah satu penelitian yang membuktikan hal ini adalah penelitian yang dilakukan
oleh Ach Shodiqil Hafil dengan judul “Komunikasi Agama dan Budaya (Studi Atas Budaya
Kompolan Sabellesen Berdhikir Tarekat Qadiriyah Nagshabandiyah di Bluto Sumenep
Madura)”. Penelitian ini mengkaji pola komunikasi agama dan budaya melalui tradisi
Kompolan Sabellesen di Desa Bluto, Sumenep, Madura, yang menggabungkan ritual
sufistik Tarekat Qadiriyah Nagshabandiyah dengan nilai-nilai budaya lokal. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Kompolan Sabellesen berfungsi sebagai media komunikasi
agama dan budaya yang memperkuat Ukhuwwah Islamiyyah dan menciptakan masyarakat
yang harmonis dan humanis.

Adapun penelitian tersebut menjelaskan peranan penting dari Kompolan Sabellesen
dalam kehidupan masyarakat Madura. Dalam Kompolan Sabellesen, terdapat sebuah pola
komunikasi agama dan budaya. Perpaduan antara ajaran agama dan praktik kebudayaan

83



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

yang terdapat di dalamnya menjadi suatu kesatuan yang berdampak ganda, yakni terhadap
cara pandang beragama serta bagaimana cara mensosialisasikan ajaran agama dan
lingkungan sosial. Kompolan Sabellesen ini pada akhirnya bukan hanya sebatas sarana
berkumpul, namun juga menjadi sarana untuk memperteguh persaudaraan umat, yang
semakin aktual untuk dikaitkan dengan konsep solidaritas sosial, mengingat manusia sendiri
adalah makhluk sosial (Hafil, 2016).

Penelitian lain yang juga membahas tentang peran agama dalam membentuk
solidaritas sosial dalam masyarakat dilakukan oleh Herlinda Keron dan Teresia Noiman
Derung dalam penelitian mereka yang berjudul “Peran Agama Membentuk Sikap
Solidaritas Sosial di Masyarakat”, ditemukan bahwa agama merupakan elemen
fundamental dalam membangun solidaritas sosial. Dengan ajarannya, agama membantu
menciptakan masyarakat yang harmonis, menghormati perbedaan, dan memiliki rasa
kebersamaan. Agama juga menjadi sarana untuk mengintegrasikan nilai-nilai luhur dalam
kehidupan sosial, sehingga memberikan kontribusi besar dalam menciptakan kohesi dan
stabilitas masyarakat.

Dalam penelitian ini, dijabarkan beberapa peran agama dalam membentuk sikap
solidaritas sosial (Keron & Derung, 2024), di antaranya adalah:

1. Sumber Nilai dan Norma Sosial
Agama mengajarkan pedoman dalam berperilaku yang dipandang benar maupun
salah. Berbagai ajaran agama seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, dan sikap saling
menghormati menjadi landasan nilai dan norma yang dianut oleh masyarakat. Nila-nilai
inilah yang pada akhirnya akan membangun etika dan nilai moral yang akan
memberikan dampak terhadap interaksi sosial.
2. Membangun Solidaritas Sosial
Agama selalu mengingatkan betapa pentingnya persaudaraan dan kebersamaan
antar sesama. Dengan adanya pelaksanaan ibadah bersama, upacara dan ritual perayaan
keagamaan, serta amal perbuatan, agama membentuk solidaritas antar para pribadi
dalam masyarakat. Solidaritas ini kemudian akan membantu membangun hubungan
sosial yang kokoh yang kemudian akan mewujudkan kohesi sosial.
3. Pembentukan Identitas Sosial
Bagi banyak penganutnya, agama merupakan sebuah elemen yang begitu
penting dalam identitas diri. Identitas religius tersebut memberikan para individu sebuah
rasa keterikatan dengan komunitas yang lebih besar. Selain daripada itu, agama juga
memastikan posisi sosial tertentu dalam ruang lingkup masyarakat, yang mana hal ini
dapat berdampak terhadap peran seseorang dalam melakukan interaksi sosial dalam
keseharian mereka.
4. Pengendalian Sosial
Agama juga berperan sebagai mekanisme kontrol sosial dengan adanya ajaran-
ajaran yang menegaskan tingkah laku positif serta mencegah tingkah laku negatif.
Adapun sanksi moral yang berasal dari kepercayaan, semisal rasa bersalah atau rasa
takut akan hukuman spiritual, dalam banyak kasus lebih efektif untuk mengendalikan
tingkah laku para penganutnya, dibandingkan dengan sanksi formal.

84



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

5. Menyebarkan Toleransi dan Kerukunan
Agama juga menegaskan betapa pentingnya menghormati dan menghargai
perbedaan, serta menjunjung tinggi perdamaian, sehingga agama juga memiliki peran
dalam mendirikan masyarakat lebih bersikap toleran dan damai. Nilai-nilai pluralisme
serta penghormatan terhadap agama dan kepercayaan lain juga membantu dalam
menyelesaikan ketegangan sosial akibat perbedaan keyakinan dan kepercayaan.
6. Menggerakkan Kegiatan Sosial dan Filantropi
Agama juga seringkali menegaskan betapa pentingnya untuk gotong royong dan
saling membantu, terlebih khusus terhadap mereka yang memiliki kekurangan.
Misalnya ajaran-ajaran terkait amal dan sedekah, menjadi penggerak bagi masyarakat
untuk turut andil dalam kegiatan sosial yang bermanfaat bagi kemaslahatan umum. Ini
kemudian akan memperkuat hubungan sosial serta meningkatkan kesejahteraan
masyarakat secara menyeluruh.
7. Menciptakan Stabilitas Sosial
Dengan ditanamkannya nilai-nilai tentang kedisiplinan, kesederhanaan, serta
tanggung jawab, agama turut membantu membentuk stabilitas sosial. Para individu
yang menginternalisasikan nilai-nilai agama pada umumnya memiliki tingkah laku yang
teratur serta menaati norma-norma sosial yang berlaku, yang kemudian akan
meminimalisir potensi terjadinya penyimpangan sosial.

Dalam penelitian lain yang berjudul “Agama dan Solidaritas Sosial: Melihat
Keberagaman Agama yang Menyeragamkan Indonesia” yang dilakukan oleh Jessica
Salsabilla Cavalera Priatna, ditemukan bahwa berbagai macam agama-agama di Indonesia,
dengan segala keberagamannya, telah menjadi salah satu elemen penting dalam membentuk
solidaritas sosial. Meskipun terdapat tantangan dalam menjaga harmoni, keberagaman
agama mampu menyeragamkan tujuan masyarakat untuk menciptakan integrasi bangsa.
Solidaritas mekanik berbasis kesamaan keyakinan dan solidaritas organik berbasis
ketergantungan menjadi dua model yang bekerja bersama dalam menciptakan masyarakat
yang harmonis dan kohesif. Terdapat tiga contoh agama dengan keunikan mereka masing-
masing dalam membentuk solidaritas sosial menurut Priatna (2019). Di antaranya adalah:

1. Agama Islam

Sebagaimana yang diketahui, Islam adalah agama dengan pemeluk terbanyak di
Indonesia. Sejatinya agama Islam memberikan pembelajaran terkait betapa pentingnya
membangun solidaritas sosial. Hal ini terlihat jelas dari yang dicontohkan oleh Nabi
Muhammad (shallallah ‘alaih wa sallam) ketika menunjukkan kuatnya ikatan sosial
dan hubungan persaudaraan dalam membangun dan menata masyarakat Madinah, di
saat masyarakat di kota tersebut merupakan masyarakat yang multikultural. Selain itu,
tercerminnya solidaritas dalam agama Islam juga terlihat dari berdirinya pondok-
pondok pesantren yang bermanfaat sebagai sarana pendidikan. Hal ini juga membangun
solidaritas mekanik dikarenakan adanya tujuan yang sama yang diperjuangkan.

85



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Contoh yang lain juga terlihat dari bagaimana Islam sebagai prophetic religion
pada masa kolonial berupaya mengambil bentuk formal sebagai gerakan yang melawan
penjajah, di mana agama kemudian menjadi sumber integrasi yang mempersatukan
individu dan membentuk masyarakat dengan solidaritas mekanik, yang kemudian
merupakan bentuk kekuatan pembebas. Demikianlah beberapa contoh keunikan agama
Islam dalam membangun solidaritas sosial.

2. Agama Katolik

Sebagai sebuah agama yang cukup kental dengan tradisinya, para penganutnya
memandang solidaritas sosial sebagai sebuah ajaran yang dijunjung oleh Yesus Kristus,
yang dapat terlihat di saat Yesus memulai pelayanannya. la tidak memulai dengan
mengaku sebagai orang yang berkuasa dan memiliki kekuatan, baik di Bumi maupun di
surga. Akan tetapi, Yesus memulai dengan membentuk solidaritas antar sesama
manusia, ketika ia tidak memilah dan memilih siapa saja yang harus ia sembuhkan. Bisa
dibilang bahwa Yesus menekankan ajaran tentang solidaritas antar sesama manusia, dan
tidak hanya terbatas pada teman atau sahabat.

Selain itu, solidaritas yang terbentuk di kalangan umat Katolik juga terwujud
dalam bentuk tema-tema Pancasila di setiap masa Pra-Paskah. Gereja-gereja Katolik
meresapi sila-sila yang ada dalam Pancasila setiap tahunnya, seperti di tahun 2020
ketika Gereja Katolik mengusung tema “Amalkan Pancasila: Kita Adil, Bangsa
Sejahtera”. Tema ini dilandaskan pada sila kelima dari Pancasila, yang kemudian
menjadi dasar bagi Gereja Katolik dalam membangun solidaritas sosial dengan
melaksanakan pembelajaran di sekolah-sekolah Katolik, serta rekoleksi dalam bentuk
pendalaman iman. Dengan demikian, hal tersebut menjadi keunikan dari agama Katolik
dalam membangun solidaritas sosial.

3. Agama Hindu

Dalam ajaran kitab suci Veda, umat Hindu adalah di antara bagian dari manusia
lain yang tidak terpisah dari seluruh ciptaan Tuhan. Bisa dibilang bahwa umat Hindu
tidak bisa memisahkan diri dari yang lain hanya karena sebab perbedaan, karena mereka
berasal dari yang satu, sehingga pada akhirnya akan kembali kepada yang satu itu juga.
Hal ini mencerminkan bahwa umat Hindu juga mempunyai landasan untuk
mewujudkan integrasi bangsa dan negara, di mana mereka memiliki tujuan bersama
untuk meluhurkan negara.

Dengan demikian, di sini terlihat jelas keunikan umat Hindu dalam perannya
mewujudkan solidaritas sosial. Sebagai upaya untuk mewujudkan ayat-ayat kitab suci
Veda, umat Hindu kemudian berusaha untuk turut andil berkontribusi dalam
memperlancar pembangunan nasional. Dengan demikian umat Hindu punya inisiatif
untuk berjalan berdampingan dengan umat lain disebabkan kesamaan dasar pandangan,
baik dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, serta bernegara. Demikianlah
merupakan khas dari umat Hindu yang berlandaskan pada kepercayaannya guna
membentuk solidaritas sosial.

86



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Berbagai macam contoh tersebut menunjukkan bagaimana keberagaman yang
dimiliki oleh umat beragama di Indonesia pada hakikatnya bisa menyeragamkan masing-
masing rakyatnya untuk membentuk solidaritas sosial guna memajukan bangsa. Adapun
dalam kerangka pemikiran Durkheim, praktik-praktik keagamaan yang dijalankan secara
kolektif dapat dipahami sebagai fakta sosial yang berfungsi memelihara solidaritas sosial.

Ritual keagamaan pun bukan hanya menjadi ekspresi iman individual, tetapi juga
sarana komunikasi simbolik, yang dalam perspektif ritual komunikasi James W. Carey
berfungsi menghadirkan kembali dan memelihara makna-makna bersama dalam kehidupan
sosial. Ketika individu terlibat dalam ritual yang sama, mereka tidak hanya berbagi
keyakinan, tetapi juga mengalami proses integrasi sosial yang meneguhkan kesadaran
kolektif, rasa kebersamaan, dan keterikatan antar anggota masyarakat. Hal ini menunjukkan
bahwa agama bekerja sebagai medium komunikasi sosial yang menjembatani nilai, norma,
dan solidaritas dalam kehidupan bermasyarakat.

Simpulan

Agama memiliki peran yang signifikan dalam membangun dan memelihara solidaritas
sosial dalam masyarakat. Dalam perspektif sosiologi Emile Durkheim, agama tidak hanya
dipahami sebagai sistem kepercayaan spiritual, melainkan sebagai fakta sosial yang berfungsi
membentuk kesadaran kolektif serta memperkuat kohesi dan keterikatan sosial. Melalui simbol,
ritual, dan nilai-nilai moral yang dijalankan secara kolektif, agama menjadi mekanisme sosial
yang menyatukan individu dalam suatu komunitas. Ditinjau dari perspektif komunikasi ritual
James W. Carey, praktik-praktik keagamaan dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi
simbolik yang tidak semata-mata bertujuan mentransmisikan pesan, melainkan untuk
menghadirkan kembali dan memelihara makna-makna bersama dalam kehidupan sosial. Dalam
lingkup ini, ritual keagamaan berfungsi sebagai ruang komunikasi yang memungkinkan
terjadinya partisipasi, kebersamaan, serta penguatan identitas dan solidaritas sosial, sejalan
dengan pandangan Durkheim.

Dalam masyarakat tradisional, agama cenderung membentuk solidaritas mekanik
melalui kesamaan keyakinan dan nilai-nilai bersama, sementara dalam masyarakat modern
agama berperan dalam menopang solidaritas organik melalui penguatan nilai moral, toleransi,
dan saling ketergantungan antar-individu dan kelompok. Hal ini menunjukkan bahwa agama
tetap relevan sebagai sarana komunikasi sosial yang menjembatani perbedaan serta menjaga
integrasi sosial. Dengan demikian, agama memainkan peran ganda sebagai penghubung
spiritual dan sosial yang bekerja melalui mekanisme komunikasi simbolik dan ritual. Di tengah
dinamika modernisasi dan keberagaman masyarakat Indonesia, peran agama sebagai sarana
komunikasi sosial menjadi semakin penting untuk menumbuhkan solidaritas, toleransi, dan
keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat.

87



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Saran

1. Penting bagi para pemimpin agama untuk terus mempromosikan nilai-nilai toleransi dan
saling menghormati dalam interaksi lintas agama, sehingga solidaritas dapat terus terjaga di
masyarakat multikultural.

2. Pendidikan berbasis nilai-nilai keagamaan dan moral perlu diperkuat, terutama dalam
kurikulum pendidikan formal, agar generasi muda dapat memahami pentingnya solidaritas
sosial dalam menjaga keharmonisan masyarakat.

3. Pemerintah dan organisasi keagamaan sebaiknya memperluas ruang dialog antar agama
untuk meningkatkan komunikasi lintas kelompok serta mencegah potensi konflik sosial.

4. Teknologi dan media digital perlu dimanfaatkan secara bijak untuk menyebarkan pesan-
pesan agama yang mempromosikan kedamaian dan solidaritas, sehingga nilai-nilai agama
dapat menjangkau masyarakat lebih luas dengan pendekatan yang inklusif.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, T. (1986). Durkheim dan Pengantar Sosiologi Moralitas. Yayasan Obor Indonesia.
Durkheim, D. E. (1997). The Division of Labor in Society. Simon & Schuster.

Hafil, A. S. (2016). Komunikasi Agama dan Budaya (Studi Atas Budaya Kompolan Sabellesen
Berdhikir Tarekat Qadiriyah Nagshabandiyah Di Bluto Sumenep Madura). Al-Balagh:
Jurnal Dakwah Dan Komunikasi, 1(2), 178-179.
https://doi.org/https://doi.org/10.22515/balagh.v1i2.350

Hasanah, A., Bahruddin, H. ., & Sa’diyah, M. (2023). Manajemen Komunikasi Pendidikan
Agama Islam. Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(2), 278-281.
https://doi.org/https://doi.org/10.30868/im.v6i02.4979

Isfironi, M. (2014). Agama dan Solidaritas Sosial. Jurnal Lisan Al-Hal, 8(1), 71.

Kamiruddin. (2011). Fungsi Sosiologis Agama (Studi Profan dan Sakral menurut Emile
Durkheim). Toleransi, 3(2), 7.

Kernermen, L. (1999). Password. PT. Kesaint blanc. Indah Corp.

Keron, H., & Derung, T. N. (2024). Peran Agama Membentuk Sikap Solidaritas Sosial Di
Masyarakat. In Theos: Jurnal Pendidikan Agama Dan Teologi, 4(12), 465-472.

Moleong, L. J. (2006). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT. Remaja Rosdakarya.

Muallif. (2023). Mengenal Konsep Solidaritas Sosial Mekanik dan Organik Menurut Emile
Durkheim. Universitas Islam An-Nur Lampung. https://an-nur.ac.id/blog/mengenal-
konsep-solidaritas-sosial-mekanik-dan-organik-menurut-emile-durkheim.html

Mudjiono, Y. (2012). Komunikasi Sosial. Jurnal llmu Komunikasi, 2(1), 108.

Mufid, A. S. (2006). Tangklukan, Abangan, dan Tarekat: Kebangkitan Agama di Jawa.
Yayasan Obor Indonesia.

Muhni, D. A. 1. (1994). Moral & Religi menurut Emile Durkheim & Henri Bergson. Kanisius.
88



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Ario Gardamong Mokoginta
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Muslimin. (2014). Pendidikan Agama Islam. Deepublish.

Musyarofah, D., Saputra, E., Pratama, R. A., Nadhifa, S. P., & Suharyat, Y. (2022). Peran
Komunikasi dalam Kehidupan Beragama. Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya,
1(5), 54. https://doi.org/https://doi.org/10.55606/religion.v1i5.21

Nilamsari, N. (2014). Memahami Studi Dokumen dalam Penelitian Kualitatif. Wacana, 13(2),
181. https://doi.org/https://doi.org/10.32509/wacana.v13i2.143

Pals, D. L. (1996). Seven Theories of Religion. Oxford University Press.

Prasetiyo, V. A., & Dartiningsih, B. E. (2023). Komunikasi Ritual: Makna dan Simbol dalam
Ritual Rokat Pandhebeh. Penerbit Adab.

Priatna, J. S. C. (2019). Agama dan Solidaritas Sosial: Melihat Keberagaman Agama yang
Menyeragamkan Indonesia. Academia, 5-6.

Puspitasari, D. I. (2025). Komunikasi Politik: Teori, Strategi, dan Penerapannya di Era
Kontemporer. Anak Hebat Indonesia.

Safitri, W. (2023). Penerapan Prinsip Solidaritas Sosial menurut Emile Durkheim dalam Kasus
Haris Azhar dan Fathia. Nusantara: Jurnal Pendidikan, Seni, Sains Dan Sosial
Humanioral, 1(2), 1-25.

Salim, P., & Salim, Y. (1991). Kamus Bahasa Indonesia. Modern English Press.

Sarjono. (2008). Panduan Penulisan Skripsi. Jurusan Pendidikan Agama Islam UIN Sunan
Kalijaga.

Setyorini, D., Yufdel, Ratulangi, J. I. L., Dewi, W., Kamariyah, Keintjem, F., Kaparang, M. J.,
Suci, W. P., S.Djaafar, N., Tahulending, A. A., Mawarti, I., Lestari, V. D., Tamunu, E. N.,
& Yusnilawati. (2024). Bunga Rampai Komunikasi Keperawatan. PT. Media Pustaka
Indo.

Soekanto, S. (1985). Kamus Sosiologi. PT. Raja Grafindo Persada.

Supriatna, N., Ruhimat, M., & Kosim. (2007). limu Pengetahuan Sosial (Geografi, Sejarah,
Sosiologi, Ekonomi). Grafindo.

Susanto, A., Wahyuni, Mirawati, Muharram, B., Asdar, Taufig, M., Nasrullah, Nisar, Karim,
P. A., Murida, I., Rahma, S., Febri, M. Z., Musmuliana, Nugrahayu, Imran, M. A., Masna,
Ilham, Aisyah, N., Karvina, ... Sakti. (2020). Biografi Tokoh-Tokoh Sosiologi Klasik
Sampai Postmodern. IAIN Parepare Nusantara Press.

Tejokusumo, B. (2014). Dinamika Masyarakat sebagai Sumber Belajar IlImu Pengetahuan
Sosial. Geoedukasi, 3(1), 39.

Truna, D. S. (2024). Agama dan Masyarakat dalam Perspektif Sosiologi. Gunung Djati
Publishing.

Turner, B. S. (1994). Sosiologi Islam: Suatu Telaah Analitis atas Tesa Sosiologi Weber. PT.
Raja Grafindo Persada.

89



