
Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

68 

 

PERAN AGAMA SEBAGAI SARANA KOMUNIKASI DALAM 

MEMBANGUN SOLIDARITAS SOSIAL:  

PERSPEKTIF EMILE DURKHEIM 

 
Ario Gardamong Mokoginta 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

e-mail: ariomokoginta@gmail.com 

 

Abstrak- Agama memiliki peran penting dalam kehidupan manusia, termasuk sebagai sarana 

pembangunan solidaritas sosial. Dalam berbagai budaya dan masyarakat, agama menjadi faktor 

pemersatu yang menghubungkan individu dengan kelompoknya, memberikan pedoman moral, 

dan memperkuat hubungan sosial. Dalam pandangan Durkheim, solidaritas sosial melalui 

agama bukan hanya menciptakan kesamaan, tetapi juga mengatur perbedaan antar individu, 

untuk menjaga keseimbangan dalam struktur sosial. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

peran agama sebagai sarana komunikasi dalam membangun solidaritas sosial masyarakat di 

Indonesia, dalam perspektif Emile Durkheim. Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan 

jenis penelitian pustaka (library research). Hasil menunjukkan bahwa agama memiliki peran 

yang sangat penting dalam membangun solidaritas sosial masyarakat. Durkheim memandang 

bahwa agama bukan hanya sistem kepercayaan, tetapi juga sarana komunikasi sosial yang 

menciptakan hubungan harmonis antar individu dan komunitas. Dalam masyarakat tradisional, 

solidaritas mekanik terbentuk melalui kesamaan keyakinan, norma, dan nilai-nilai agama yang 

dalam lingkup ini menjadi pengikat utama yang memperkuat hubungan sosial dan menjaga 

stabilitas komunitas. Di sisi lain, dalam masyarakat modern yang lebih kompleks, solidaritas 

organik berkembang melalui saling ketergantungan yang dipengaruhi oleh agama sebagai 

pembimbing moral dan penghubung lintas kelompok. Melalui simbol, ritual, dan nilai-nilai 

moral yang diajarkan, agama menciptakan kesadaran kolektif yang menjadi fondasi solidaritas 

sosial. 

 

Kata Kunci: Agama; Komunikasi; Solidaritas Sosial; Emile Durkheim 

 

 

The Role of Religion as the Communication Medium 

in Building Social Solidarity: Emile Durkheim’s Perspective 

 

Ario Gardamong Mokoginta 

Faculty of Da’wah and Communication, Sunan Kalijaga Yogyakarta State Islamic University 

e-mail: ariomokoginta@gmail.com 

 

Abstract- Religion has an important role in human life, including as a medium to build 

solidarity in society. In various cultures and societies, religion plays the role of a uniting factor 

that connects individuals with their group, giving moral guidance, and strengthening their 

social bond. In Durkheim’s perspective, the existing social solidarity built through religion 

does not only create similarities, but also manages the differences between individuals, to 

maintain balance in the social structure. This research aims to explore the role of religion as a 

communication medium in building social solidarity within Indonesian society through Emile 

Durkheim’s perspective. This research is a qualitative library research. The result shows that 

mailto:ariomokoginta@gmail.com
mailto:ariomokoginta@gmail.com


Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

69 

 

religion does indeed play a very important role in building the society’s social solidarity. 

Durkheim sees religion not only as a spiritual belief system but also as a social communication 

medium, creating harmony between individuals and communities. In a traditional society, 

mechanic solidarity is formed by common religious beliefs, norms, and values shared together, 

with religion in this scope being the main binder that strengthens social relations, maintaining 

stability in the community. On the other hand, in a modern and more complex society, organic 

solidarity develops through interdependency under the influence of religion as the moral 

guidance and liasion between groups. Through symbols, rituals, and moral values, religion 

creates collective awareness that serves as the foundation of social solidarity. 

 

Keywords: Religion; Communication; Social Solidarity; Emile Durkheim  

 

 

Pendahuluan 

Agama memiliki peran penting dalam kehidupan sosial manusia, tidak hanya sebagai 

sistem keyakinan spiritual, tetapi juga sebagai sarana untuk membangun solidaritas dalam 

masyarakat. Dalam berbagai budaya dan masyarakat, agama memainkan peran sebagai faktor 

pemersatu yang menghubungkan individu dengan kelompoknya, memberikan pedoman moral, 

dan memperkuat hubungan sosial di antara mereka. Namun, peran agama dalam masyarakat 

tidak hanya terbatas pada fungsi spiritual semata. Menurut teori sosiologi agama Emile 

Durkheim, agama juga berfungsi sebagai sarana untuk membangun solidaritas sosial, yang 

sangat penting bagi kestabilan dan kohesi suatu masyarakat. 

Durkheim mengemukakan bahwa agama adalah salah satu bentuk fakta sosial yang 

sangat berpengaruh terhadap kehidupan masyarakat. Ia berargumen bahwa agama bukan hanya 

soal kepercayaan pribadi, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang besar, karena agama dapat 

memperkuat ikatan sosial antar individu melalui ritual, simbolisme, dan norma-norma yang 

disepakati bersama. Dalam pandangan Durkheim, solidaritas sosial yang terjalin melalui agama 

bukan hanya menciptakan kesamaan, tetapi juga mengatur perbedaan antar individu, dengan 

tujuan menjaga keseimbangan dalam struktur sosial. 

Di dunia modern ini, agama kerap kali masih menjadi dasar dari berbagai macam 

tindakan-tindakan sosial, baik dari segi ajarannya maupun dari segi spirit. Dari segi ajaran, 

agama masih menjadi motivasi dari pelaksanaan ritual, kegiatan, maupun upacara atas dasar 

perintah yang tertera dalam teks-teks agama. Adapun dari segi spirit, dapat dilihat bahwa 

seluruh ritual, kegiatan, maupun upacara keagamaan dilaksanakan dengan berangkat dari 

dorongan spirit keagamaan itu sendiri (Isfironi, 2014).  

Di Indonesia, yang merupakan negara dengan keragaman agama yang sangat tinggi, 

peran agama dalam membangun solidaritas sosial menjadi semakin kompleks dan relevan. 

Agama tidak hanya menjadi pedoman hidup pribadi, tetapi juga memiliki pengaruh besar dalam 

membentuk hubungan antar warga, baik dalam konteks agama yang sama maupun antar agama. 

Terlebih lagi, di tengah globalisasi dan modernisasi, tantangan terhadap solidaritas sosial 

semakin besar. Persoalan konflik sosial dan perbedaan identitas sering kali mencuat, menguji 

kekuatan agama sebagai sarana untuk menjaga keharmonisan dan solidaritas dalam masyarakat. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

70 

 

Berdasarkan fenomena tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana 

agama berperan sebagai sarana komunikasi dalam membangun solidaritas sosial masyarakat, 

dalam perspektif Emile Durkheim. Durkheim melihat agama sebagai kekuatan yang 

membentuk struktur sosial dan mengarahkan interaksi sosial dengan cara yang menguntungkan 

bagi kestabilan masyarakat. Oleh karena itu, penting untuk memahami bagaimana agama, 

melalui ritual-ritual dan ajarannya, dapat menjadi jembatan komunikasi yang menghubungkan 

individu dalam masyarakat dan memperkuat ikatan sosial yang lebih luas. Penelitian ini 

berfokus pada penerapan teori Durkheim dalam ruang lingkup masyarakat Indonesia, dalam 

membangun solidaritas sosial. Dengan demikian, pemahaman lebih dalam tentang peran agama 

dalam komunikasi sosial akan memberikan wawasan yang berharga bagi upaya menciptakan 

masyarakat yang lebih kohesif dan harmonis. 

 

Kajian Teori 

A. Agama 

Dari segi sosial, Durkheim mendefinisikan agama sebagai sebuah sistem terpadu 

yang dibangun atas kepercayaan, keyakinan, serta praktik-praktik yang berkaitan dengan 

hal-hal yang bersifat sakral, yang kemudian mempersatukan seluruh pemeluknya dalam 

suatu komunitas moral yang juga disebut dengan “umat” (Supriatna et al., 2007). Menurut 

pandangan dari berbagai ilmu sosial, fungsi integratif dari agama itu sendiri ialah guna 

menyatukan masyarakat penganutnya dalam pelaksanaan upacara-upacara keagamaan 

(Mufid, 2006). 

Adapun bila ditinjau dari sudut pandang kultural atau kebudayaan, agama sendiri 

tergolong sebagai bagian dari kebudayaan manusia. Dalam buku yang berjudul Pendidikan 

Agama Islam karya Drs. H. Muslimin, agama didefinisikan sebagai seperangkat aturan yang 

menata hubungan manusia dengan Tuhan, hubungan manusia dengan lingkungan 

sekitarnya, maupun hubungan manusia dengan manusia lainnya. Aturan-aturan tersebut 

dipenuhi dengan kandungan sistem nilai, sebab aturan-aturan tersebut pada dasarnya 

berlandaskan kepada etika dan pandangan hidup. Sehingga, oleh karena itu juga, berbagai 

peraturan maupun norma-norma yang terkandung dalam agama cenderung menegaskan hal-

hal yang seharusnya dilakukan dan baiknya dilakukan, daripada sekedar petunjuk-petunjuk 

praktis dan tertulis, dalam kaitannya dengan interaksi antara manusia dengan 

lingkungannya maupun dengan manusia lainnya. Muslimin mengutip definisi agama oleh 

L.B. Brown, di mana agama harus dilandaskan pada satu atau lebih dari lima aspek 

(Muslimin, 2014), yakni: 

- Behavior (Perilaku): di mana aspek ini berkaitan dengan perihal peribadatan. Aspek 

ini umumnya menilai seseorang dari segi kuantitas, yakni sering atau tidaknya 

seseorang beribadah. Dengan demikian, behavior berhubungan dengan hal-hal praktis 

yang menggambarkan keadaan agama. 

- Beliefs (Keimanan): yakni yang berhubungan dengan apa yang menjadi kepercayaan 

dan keyakinan seseorang dalam menganut agama tertentu. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

71 

 

- Experience (Pengalaman): yakni aspek yang berkaitan dengan perasaan, pengalaman, 

maupun kesadaran keagamaan. Dengan aspek experience, seseorang akan memiliki 

fondasi yang kokoh dalam kehidupan agamanya. 

- Involvement (Keterlibatan): yakni keterikatan seseorang dengan komunitas atau 

jemaat yang menyatakan diri sebagai suatu institusi nilai, sikap, maupun kepercayaan. 

- Consequential Effect (Dampak Konsekuensi): yakni sebuah akibat atau konsekuensi 

logis sebagai dampak dari berbagai pandangan keagamaan dalam perilaku seseorang.  

Dari uraian penjelasan di atas, sejatinya bisa ditarik kesimpulan singkat dari apa 

sebenarnya yang dimaksud dengan agama. Bisa dibilang, bahwa agama adalah sebuah 

sistem kepercayaan religius kepada Tuhan, yang pada hakikatnya menuntun dan mengatur 

manusia dan kehidupan mereka dalam sebuah masyarakat. 

 

1) Agama sebagai Sarana Komunikasi 

Agama dalam kehidupan manusia tidak hanya dipahami sebagai sistem 

keyakinan atau seperangkat ajaran normatif, tetapi juga sebagai praktik sosial yang 

hidup dan dijalankan secara kolektif dalam masyarakat. Agama hadir melalui berbagai 

simbol, ritus, dan tindakan keagamaan yang melibatkan proses penyampaian, 

pemaknaan, serta pemeliharaan nilai-nilai bersama. Di antara teori relevan yang 

menjelaskan memahami bagaimana agama berfungsi dalam membangun dan menjaga 

keteraturan sosial adalah Teori Ritual Komunikasi yang dikemukakan oleh James W. 

Carey. 

Dalam buku Communication as Culture: Essays on Media and Society (1989), 

James W. Carey menjelaskan komunikasi sebagai sebuah proses ritual yang 

membangun serta menjaga struktur sosial. Menurut Carey, komunikasi bukan hanya 

sekedar sebuah proses penyampaian informasi, tetapi justru sebuah ritual sosial dengan 

peran yang signifikan dalam membangun, membentuk, serta menjaga dan memelihara 

kelompok atau komunitas. Ritual sosial ini membangun persepsi masyarakat, serta 

membuat hubungan sosial menjadi lebih kuat. Selain itu, komunikasi sebagai ritual 

sosial juga membantu dalam pembentukan dan pemeliharaan norma sosial dengan 

adanya berbagai macam simbol dan praktik ritual (Puspitasari, 2025). 

Komunikasi ritual sendiri merupakan sebuah konsep yang berfungsi sebagai 

pemenuhan jati diri manusia sebagai individu, maupun anggota dalam sebuah kelompok 

sosial. Komunikasi ritual ini menjelaskan komitmen seorang individu terhadap tradisi, 

suku, bangsa, maupun agamanya. Menurut Carey, dalam sudut pandang ritual, 

komunikasi berhubungan dengan keterlibatan, perkumpulan/asosiasi, perkawanan dan 

persahabatan, bahkan kepemilikan agama dan kepercayaan yang sama. Komunikasi 

tidak hanya berupa penyampaian pesan secara langsung dalam satu ruang, tetapi juga 

untuk membentuk dan memelihara komunitas dalam dimensi waktu. Selain itu, 

komunikasi juga bukan sekedar penyebaran informasi, namun juga untuk 

merepresentasikan dan menghadirkan kembali keyakinan dan kepercayaan yang 

dipegang bersama dalam suatu kelompok. Pesan-pesan yang bersifat implisit dan 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

72 

 

bermakna ganda bergantung pada asosiasi simbolik yang telah disediakan dan dipahami 

dalam konteks budaya tertentu (Prasetiyo & Dartiningsih, 2023). 

Hammad, dalam Prasetiyo & Dartiningsih (2023), menjabarkan beberapa 

karakteristik komunikasi ritual: 

1) Komunikasi ritual berkaitan erat dengan praktik berbagi makna, keterlibatan aktif, 

kebersamaan, serta relasi sosial dalam suatu komunitas yang dipersatukan oleh 

keyakinan bersama. 

2) Proses komunikasi dalam perspektif ritual tidak diarahkan terutama pada 

penyampaian pesan secara linier, melainkan pada upaya menjaga dan memelihara 

keutuhan komunitas. 

3) Komunikasi ritual tidak berorientasi pada penyampaian informasi secara langsung, 

tetapi berfungsi untuk menghadirkan kembali dan meneguhkan kepercayaan-

kepercayaan bersama yang hidup dalam masyarakat. 

4) Pola komunikasi yang terbangun menyerupai upacara sakral, di mana individu-

individu secara kolektif terlibat dalam persekutuan dan kebersamaan. 

5) Bahasa yang digunakan, baik yang bersifat artifisial maupun simbolik, berfungsi 

sebagai sarana konfirmasi untuk menandai dan menegaskan hal-hal yang dianggap 

penting oleh suatu komunitas. 

6) Sebagaimana dalam praktik ritual, para pelaku komunikasi diupayakan untuk 

terlibat secara aktif dalam “drama sakral” tersebut, bukan sekadar berperan sebagai 

pengamat pasif. 

7) Agar komunikasi ritual dapat berlangsung secara bermakna, proses komunikasi 

perlu berakar pada tradisi komunitas itu sendiri, termasuk unsur-unsur yang khas, 

autentik, dan memiliki makna khusus bagi anggota komunitas tersebut. 

8) Komunikasi ritual, yang juga sering disebut sebagai komunikasi ekspresif, sangat 

bergantung pada emosi, perasaan, serta pemahaman bersama antaranggota 

komunitas, dan lebih menekankan pada kepuasan intrinsik baik bagi pengirim 

maupun penerima pesan. 

9) Pesan dalam komunikasi ritual umumnya bersifat laten dan bermakna ganda, dengan 

penafsiran yang sangat bergantung pada asosiasi simbolik dan konteks budaya yang 

melingkupinya. 

10) Dalam komunikasi ritual, batas antara media dan pesan cenderung kabur, sehingga 

media itu sendiri dapat berfungsi sebagai pesan. 

11) Penggunaan simbol-simbol dalam komunikasi ritual ditujukan untuk 

merepresentasikan ide dan nilai yang berkaitan dengan keramahan, perayaan, 

maupun praktik penyembahan dan persekutuan. 

12) Upacara adat menempati posisi sentral dalam sistem keagamaan dan kepercayaan, 

sehingga relatif bersifat ajeg dan sulit mengalami perubahan. Praktik-praktik adat 

yang berkaitan dengan kepercayaan, khususnya yang bersifat religius, cenderung 

melekat kuat dalam ingatan kolektif masyarakat dan dilestarikan dalam jangka 

waktu panjang. Melalui pelaksanaan upacara keagamaan tersebut, terdapat 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

73 

 

keyakinan bahwa manusia dapat membangun keterhubungan dengan leluhur atau 

dimensi transendental. 

 

2) Agama dalam Sudut Pandang Emile Durkheim 

David Emile Durkheim dalam kajiannya tentang agama, memberikan definisi 

yang mengemukakan bagaimana agama merupakan suatu sistem kepercayaan yang 

terbentuk dari perilaku-perilaku utuh yang selalu dikaitkan dengan Yang Sakral (The 

Sacred) dan Yang Profan (The Profane). Adapun yang dimaksud dengan Yang Sakral 

adalah segala sesuatu yang bersifat terpisah dan terlarang, di mana perilaku-perilaku 

tersebut kemudian dipersatukan dalam sebuah komunitas moral yang disebut gereja, di 

mana di tempat itulah masyarakat penganut agama akan memberikan kesetiaan mereka. 

Yang Sakral cenderung mempunyai dampak yang luas, menentukan kesejahteraan serta 

kepentingan dari semua personil masyarakat. Di sisi lain, Yang Profan hanya mencakup 

keseharian dari tiap individu, baik itu menyangkut aktivitas individual, maupun 

kebiasaan-kebiasaan harian yang selalu dilakukan oleh pribadi dan keluarga. Tidak 

seperti Yang Sakral, Yang Profan tidak memiliki dampak yang terlalu besar (Pals, 

1996).  

Durkheim kemudian memperingatkan bahwa pembagian Yang Sakral dan Yang 

Profan agar tidak disikapi sebagai dikotomi moral, di mana Yang Sakral dianggap 

sebagai “kebaikan” sedangkan Yang Profan dianggap sebagai “keburukan”. Durkheim 

menjelaskan bahwa baik kebaikan maupun keburukan tetap ada dalam masing-masing 

aspek, baik Yang Sakral maupun yang Profan. Namun eksistensi kebaikan dan 

keburukan dalam kedua bagian tersebut tidak serta merta kemudian menjadikan Yang 

Sakral menjadi profan, maupun menjadikan Yang Profan menjadi sakral. Akan tetapi 

kembali lagi, bahwa konsentrasi utama agama tetap ada pada Yang Sakral (Kamiruddin, 

2011). 

 

B. Komunikasi 

Dalam konteks sosial, komunikasi merujuk pada proses pertukaran informasi, 

pesan, ide, serta perasaan yang terjadi dalam interaksi di lingkungan sosial. Hal ini 

mencakup beragam macam aspek, di antaranya seperti kebahasaan, simbol, maupun 

komunikasi non-verbal. Littlejohn dan Foss (2020) memahami hal ini sebagai proses 

interaksi yang tidak hanya terpaku pada kata-kata yang diucapkan saja, namun juga 

berkaitan dengan berbagai konteks sosial yang berada di tempat komunikasi tersebut 

berlangsung. 

 

a. Fungsi Komunikasi dalam Ranah Sosial 

Adapun beberapa fungsi komunikasi dalam ranah sosial sangat bermacam-

macam. Adalah penting untuk memahami ragam macam fungsi tersebut, guna 

memahami pentingnya komunikasi dalam kehidupan sosial.  Di antara beberapa fungsi 

dari komunikasi dalam konteks sosial (Setyorini et al., 2024) adalah: 

 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

74 

 

1) Fungsi Informatif: Di antara fungsi-fungsi utama komunikasi dalam konteks sosial 

ialah transmisi atau penyampaian pesan dan informasi. Pemanfaatan komunikasi 

dalam rangka membagikan pengetahuan dan informasi sangat penting guna 

membentuk pemahaman kolektif dalam masyarakat. Hal ini mencakup seluruh 

komunikasi yang terjadi dalam keseharian, hingga lebih spesifik ke pendidikan 

formal maupun media massa. 

2) Fungsi Relasional: Adapun komunikasi juga digunakan untuk membentuk dan 

merawat hubungan antar sesama manusia, atau hubungan antar personal. Kehadiran 

komunikasi yang efektif akan mendorong perkembangan relasi yang sehat dan 

bermanfaat di antara sesama manusia. 

3) Fungsi Persuasif: Komunikasi memiliki peran yang cukup krusial dalam 

pembentukan opini, sikap, dan tingkah laku. Dalam dunia sosial, persuasi dengan 

penggunaan komunikasi akan memengaruhi keputusan serta keyakinan dan 

kepercayaan individu. Dengan demikian, komunikasi memberikan peluang bagi 

individu dan/atau kelompok untuk bisa berkolaborasi dalam pengambilan keputusan 

serta penyelesaian masalah. Berbagai sudut pandang dapat dieksplorasi melalui 

debat dan diskusi, yang kemudian bertujuan untuk menemukan kesimpulan dan 

solusi yang lebih baik. 

4) Fungsi Regulatif: Dalam konteks sosial, komunikasi juga dapat dilakukan guna 

membuat peraturan dan norma-norma yang dapat diterapkan dalam ruang lingkup 

masyarakat. Dengan komunikasi, masyarakat dapat menetapkan peraturan-

peraturan maupun hukum yang dapat mengatur tingkah laku anggotanya. 

5) Fungsi Edukatif: Komunikasi juga dapat berfungsi sebagai alat pendidikan di 

dunia sosial. Dengan macam-macam pola dan bentuk komunikasi, berbagai 

pengetahuan dan keterampilan dapat dibagikan antar individu maupun lintas 

generasi. 

6) Fungsi Identitas: Dalam konteks sosial, komunikasi juga dapat membantu manusia 

baik secara individu maupun kelompok dalam mengekspresikan identitas mereka. 

Dengan adanya komunikasi, seseorang bisa mengeksplorasi dan menunjukkan 

identitas sosial dan kebudayaan mereka. Dengan interaksi sosial, seseorang dapat 

mempelajari norma, nilai, dan perilaku yang diharapkan dari masyarakatnya, 

sehingga kemudian bisa membentuk identitas sosialnya.  

 

b. Peran Komunikasi dalam Ranah Sosial 

Adapun peran dari komunikasi dalam ranah sosial (Setyorini et al., 2024) adalah 

sebagai berikut: 

1) Fasilitasi Interaksi Sosial 

Komunikasi dapat memfasilitasi interaksi sosial dengan membantu 

menyediakan alat yang dibutuhkan dalam proses pertukaran informasi, menciptakan 

relasi, serta penyelesaian masalah. Hal ini melibatkan komunikasi verbal serta 

komunikasi non-verbal yang membantu meningkatkan pemahaman masyarakat 

lintas budaya. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

75 

 

2) Transfer Pengetahuan dan Budaya 

Komunikasi juga memegang peranan kunci dalam menyampaikan informasi 

serta unsur kebudayaan. Penelitian Martin dan Nakayama (2023) menunjukkan 

bahwa dengan proses komunikasi, pengetahuan dan praktik-praktik kebudayaan 

kemudian dapat diwariskan kepada lintas generasi maupun komunitas, yang 

kemudian akan memungkinkan keberlangsungan dan perkembangan kebudayaan.  

 

C. Masyarakat 

Para pakar sosiologi bersepakat bahwa istilah “masyarakat” tidak memiliki definisi 

mutlak. Hal ini disebabkan oleh perilaku dan sifat manusia yang selalu berubah setiap 

waktu. Para sosiolog kemudian mengemukakan definisi masing-masing terkait apa itu 

masyarakat. Adapun beberapa definisi yang dikemukakan oleh para ahli sosiologi (Setiadi, 

2013: 36) di antaranya adalah sebagai berikut: 

1. Selo Soemardjan mendefinisikan masyarakat sebagai para manusia yang hidup bersama 

dan melahirkan sebuah kebudayaan. 

2. Max Weber, memaknai masyarakat dengan struktur atau aksi yang pada intinya 

ditentukan oleh harapan dan nilai-nilai yang dominan terhadap para anggotanya. 

3. Emile Durkheim mengartikan masyarakat sebagai sebuah realitas objektif dari pribadi-

pribadi yang menjadi anggota dalam masyarakat tersebut. 

Kehidupan masyarakat sendiri adalah sebuah sistem sosial dengan bagian-bagian di 

dalamnya yang saling terkoneksi satu sama lain sehingga membuat bagian-bagian tersebut 

menjadi sebuah kesatuan yang terpadu. Dalam masyarakat, seseorang akan bertemu dengan 

orang lain yang memiliki peran yang masing-masing berbeda. Semisal, ketika seseorang 

sedang dalam perjalanan wisata, maka ia akan bertemu dengan sebuah berbagai sistem yang 

berkaitan dengan perwisataan seperti biro wisata, pengelola wisata, pendamping perjalanan 

wisata, restoran dan rumah makan, penginapan, dan lain sebagainya. 

Soerjono Soekanto, dalam Tejokusumo (2014) menguraikan beberapa karakteristik 

dari kehidupan masyarakat, di antaranya adalah: 

1) Manusia-manusia yang hidup bersama, dengan jumlah paling kurang terdiri dari dua 

orang individu. 

2) Berbaur atau bergaul dalam kurun waktu yang kian lama. 

3) Sadar bahwa kehidupan mereka berpadu dalam satu kesatuan. 

4) Merupakan sistem bersama yang melahirkan kebudayaan sebagai dampak dari perasaan 

saling terhubung satu sama lain.  

Durkheim sendiri memandang masyarakat sebagai wadah paling sempurna, paling 

komprehensif dalam kehidupan sosial bersama umat manusia, suatu realitas sosial yang 

berada di atas kepentingan individu (Muhni, 1994). Dalam karyanya The Division of Labor 

in Society, Durkheim membedakan masyarakat ke dalam dua tipe utama, yakni masyarakat 

sederhana dan masyarakat modern (Durkheim, 1997). Perbedaan mendasar antara kedua 

tipe masyarakat tersebut terletak pada fungsi pembagian kerja. Pada masyarakat sederhana, 

pembagian kerja bersifat mekanis, yang ditandai oleh keseragaman aktivitas, pengalaman, 

serta nilai-nilai di antara individu-individu yang menjalani jenis pekerjaan yang relatif 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

76 

 

sama. Kesamaan tersebut menciptakan ikatan sosial yang kuat karena individu hidup 

dengan cara yang serupa dan berorientasi pada pemenuhan kebutuhan secara mandiri. 

Sebaliknya, dalam masyarakat modern, pembagian kerja bersifat organik, di mana ikatan 

sosial tidak lagi dibangun atas dasar kesamaan pekerjaan, melainkan melalui diferensiasi 

fungsi yang saling melengkapi. Dalam lingkup ini, pembagian kerja justru menjadi 

mekanisme yang mengikat masyarakat dengan menciptakan ketergantungan timbal balik 

antar-individu. Dengan demikian, sebagaimana ditegaskan Durkheim, fungsi utama 

pembagian kerja bukan sekadar meningkatkan efisiensi, melainkan membentuk dan 

memelihara solidaritas sosial di antara dua orang atau lebih (Safitri, 2023). 

 

D. Solidaritas Sosial 

Solidaritas sendiri diambil dari bahasa Inggris, solidarity (Kernermen, 1999), yang 

memiliki arti sifat atau perasaan satu rasa, satu nasib satu penanggungan, setia kawan (Salim 

& Salim, 1991), integrasi sosial, serta hubungan erat (Soekanto, 1985). Istilah inilah yang 

digunakan oleh para pakar sosiologi dalam menunjukkan hubungan atau interaksi antara 

sesama manusia dalam suatu komunitas sosial. Istilah solidaritas juga bisa dimaknai dengan 

rasa berkelompok atau group feeling, yakni sekelompok manusia yang memiliki rasa 

persatuan (Turner, 1994). Istilah ini pertama kali dipakai secara umum oleh Emile 

Durkheim dalam menunjukkan berbagai bentuk ikatan sosial (Abdullah, 1986).  

Adapun Emile Durkheim membagi solidaritas sosial menjadi 2 macam, yakni 

solidaritas sosial mekanik dan solidaritas sosial organik. Solidaritas sosial mekanik 

berkembang di kalangan masyarakat tradisional yang bersifat homogen, dan berlandaskan 

pada kesamaan kesadaran kolektif. Sedangkan solidaritas sosial organik berkembang di 

masyarakat modern yang bersifat heterogen, dan berlandaskan pada ketergantungan 

fungsional antar pribadi atau kelompok. 

 

1. Solidaritas Sosial Mekanik 

Solidaritas sosial mekanik ialah suatu bentuk solidaritas sosial yang dilandaskan 

pada kesamaan kesadaran kolektif dari para individu, dengan berbagai sifat dan pola 

normatif yang sama. Masyarakat dengan solidaritas sosial mekanik pada umumnya 

adalah masyarakat dengan pekerjaan, kepercayaan, cita-cita, komitmen, serta moral 

yang sama atau mirip. Masyarakat ini melakukan aktivitas secara bersama-sama dengan 

rutin dan kompak. Sistem hukum yang terdapat dalam masyarakat dengan solidaritas 

mekanik ini cenderung bersifat represif, yakni menekan atau menindas, sehingga para 

pelanggar norma akan dibebankan dengan sanksi hukum yang berat. Masyarakat dengan 

solidaritas mekanik mempunyai sebuah ikatan sosial yang bersifat kuat serta kohesif. 

 

2. Solidaritas Sosial Organik 

Adapun solidaritas sosial organik merupakan jenis solidaritas yang berlandaskan 

pada ketergantungan fungsional antara individu atau kelompok dengan berbagai macam 

perbedaan. Masyarakat dengan solidaritas sosial organik pada umumnya memiliki 

pekerjaan, kepercayaan, cita-cita, komitmen, dan moral yang masing-masing berbeda 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

77 

 

atau spesifik. Masyarakat tersebut juga melaksanakan aktivitasnya secara individual 

maupun profesional, berdasarkan bidang mereka masing-masing. Sistem hukum yang 

terdapat dalam masyarakat dengan solidaritas sosial organik juga cenderung bersifat 

restorasi, yakni memulihkan atau mengembalikan pelanggar norma dengan sanksi 

hukum yang proporsional. Masyarakat dengan solidaritas sosial organik pada umumnya 

memiliki keterikatan sosial yang lemah dan longgar (Muallif, 2023). 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini bersifat literatur, dengan jenis penelitian pustaka (library research), yaitu 

penelitian yang dilakukan dengan menghimpun data dari berbagai literatur yang bisa berupa 

buku, bahan-bahan dokumentasi, majalah, jurnal, dan surat kabar. Adapun fokus utama dari 

library research adalah untuk menemukan berbagai teori, hukum, dalil, prinsip, pendapat, 

gagasan dan lain-lain yang dapat dimanfaatkan untuk menganalisis dan memecahkan masalah 

yang diteliti (Sarjono, 2008). Adapun pendekatan penelitian yang akan digunakan ialah 

pendekatan kualitatif, di mana prosedur penelitian akan menghasilkan data yang bersifat 

deskriptif, seperti kata-kata tertulis maupun yang terucap secara lisan dari orang-orang dan 

perilaku yang dapat diamati (Moleong, 2006).  

Data penelitian akan dikumpulkan dengan studi dokumen. Adapun studi dokumen 

sendiri adalah sebuah teknik pengumpulan data dengan melakukan pengumpulan dan analisis 

berbagai dokumen, seperti dokumen tertulis, gambar, hasil karya, maupun yang berbentuk 

elektronik. Dokumen yang ditemukan kemudian akan dianalisis, dikomparasikan, kemudian 

digabungkan untuk membentuk sebuah kajian sistematis, terpadu, serta utuh. Studi dokumenter 

bukan hanya dengan menghimpun dan menuliskan ataupun melaporkan ke dalam bentuk 

kutipan-kutipan terkait beberapa dokumen. Hasil penelitian yang dilaporkan merupakan hasil 

analisis terhadap dokumen-dokumen yang ada (Nilamsari, 2014).  

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Biografi Emile Durkheim 

Emile Durkheim lahir di kota Epinal, Prancis, pada tahun 1858, di dekat kota 

Strasbourg. Sedari muda, Durkheim telah mengidentifikasikan diri sebagai seorang 

agnostik. Ia merupakan siswa yang cerdas, tercermin dari bagaimana ia lulus pada usia 21 

tahun dari Ecole Normale Superiure, sebuah instansi pendidikan di Prancis di mana 

Durkheim mempelajari tentang filsafat dan sejarah. Durkheim sangat memperhatikan 

berbagai masalah dan struktur sosial yang membuatnya ingin berlepas dari institusi, 

dikarenakan Durkheim memiliki pribadi yang tidak cocok dengan aturan dan norma-norma. 

Setelah menyelesaikan studi dengan menulis dua disertasi di Ecole, Durkheim kemudian 

berkesempatan untuk mengajar di beberapa sekolah menengah yang berada di Prancis. 

Selama setahun, Durkheim juga sempat belajar dan mendalami psikologi dengan Wilhelm 

Wundt di Jerman. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

78 

 

Durkheim menikahi wanita bernama Louise Dreyfus pada tahun 1887, yang 

kemudian dikaruniai dua orang anak. Pada tahun yang sama, Durkheim diangkat menjadi 

dosen di Universitas Bordeaux yang kemudian memberikan posisi baru baginya dalam ilmu 

sosial dan pendidikan. Pada tahun 1893, Durkheim menerbitkan buku pertamanya yang 

berjudul “The Division of Labour in Society”, kemudian dilanjutkan dengan karya 

teoritisnya yang menuai perdebatan dengan judul “The Rules of Sociological Method” pada 

tahun 1895. Durkheim kemudian menerbitkan karya pentingnya yang berjudul “Suicide” 

yang mengkaji fenomena sosial dalam tindakan bunuh diri (Susanto et al., 2020).  

Durkheim kemudian mencapai puncak karir akademisnya dengan memperoleh gelar 

profesor pada usia 44 tahun di Paris. Durkheim kemudian memiliki ketertarikan yang 

mendalam terhadap agama, yang kemudian mendorongnya untuk menerbitkan buku yang 

berjudul “The Elementary Forms of Religious Life” yang kemudian menjadi karya tulisnya 

yang paling terkenal dan paling penting. Di akhir hidupnya, Durkheim meninggal karena 

stroke di umur 56 tahun di tengah keadaan berduka, sebulan setelah mendapat kabar 

kematian anaknya dalam Perang Dunia I (Susanto et al., 2020).  

 

B. Agama sebagai Sarana Komunikasi Sosial 

Komunikasi sosial merupakan hal yang sangat penting dalam masyarakat. Dengan 

adanya komunikasi sosial, seseorang dapat memenuhi kebutuhan emosionalnya dan 

meningkatkan kesehatan mental. Manusia akan dapat mempelajari makna cinta, kasih 

sayang, simpati, keintiman, rasa hormat, rasa bangga, iri hati, serta kebencian. Seseorang 

tidak akan mengenal cinta jika tidak mengenal benci, begitu pun ia tidak akan mengetahui 

makna pelecehan jika tidak mengetahui makna penghormatan. Dengan adanya umpan balik 

dari orang lain, maka seseorang akan mendapat informasi terkait apakah ia termasuk 

seseorang yang sehat secara jasmani dan rohani, seseorang yang berharga atau terhormat. 

Komunikasi sosial mencerminkan bagaimana komunikasi terjadi guna terbentuknya 

pemenuhan diri, serta adanya rasa terhibur, nyaman, dan tenteram, baik dengan diri sendiri 

maupun orang lain (Mudjiono, 2012). 

Ada orang yang mungkin berbicara sampai berjam-jam dengan pesan yang kurang 

penting, namun membuat audiens merasa senang. Hal ini dikarenakan perilaku manusia 

sejatinya dimotivasi oleh kebutuhan menjaga keseimbangan emosional, serta mengurangi 

ketegangan dan frustrasi dalam diri. Seseorang dapat memahami mengapa beban emosional 

temannya dapat berkurang ketika mencurahkan perasaannya. Interaksi komunikasi ini 

berperan sebagai mekanisme guna menunjukkan sebuah ikatan sosial dengan seseorang 

yang terkait, baik sebagai kerabat, teman, sahabat, dan lain-lain. Dengan membangun 

komunikasi dengan orang lain, seseorang dapat memenuhi kebutuhan emosional dan 

intelektual dengan membangun hubungan yang harmonis dengan orang-orang di sekitar. 

Hal ini diperoleh dengan pengasuhan dan pendidikan yang wajar, yang diperoleh mulai dari 

lingkaran sosial terdekat seperti keluarga, kerabat dan teman dekat, hingga yang lebih luas 

seperti masyarakat umum, sekolah dan bahkan media massa (Mudjiono, 2012). 

Adapun agama dapat menjadi sarana dalam pelaksanaan komunikasi sosial yang 

demikian. Semisal, dalam agama Islam sendiri terdapat enam cara untuk berkomunikasi 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

79 

 

yang termasuk dalam kategori sebagai kaidah, prinsip, atau etika dalam  pelaksanaan 

komunikasi berlandaskan kepada Al-Qur’an. Menurut penelitian Amalia Hasanah, H.E 

Bahruddin, Maemunah Sa’diyah yang berjudul “Manajemen Komunikasi Pendidikan 

Agama Islam” (2023), keenam prinsip  tersebut adalah:  

 

1. Qaulan Sadida 

Artinya perkataan yang benar dan tidak dusta. Prinsip ini didasarkan pada Surah An-

Nisa ayat 9 yang berbunyi, 

وَلْيَخْشَ الَّذِيْنَ لَوْ تَ ركَُوْا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُر يَِّةً ضِعٰفًا خَافُ وْا عَلَيْهِمْْۖ فَ لْيَ ت َّقُوا  
ا اللّٰ َ وَلْيَ قُوْلُوْا قَ وْلًً سَدِيْدً   

“Hendaklah merasa takut orang-orang yang seandainya (mati) meninggalkan 

setelah mereka, keturunan yang lemah (yang) mereka khawatir terhadapnya. Maka, 

bertakwalah kepada Allah dan berbicaralah dengan tutur kata yang benar (dalam hal 

menjaga hak-hak keturunannya).” (Q.S. An-Nisa’ [4] : 9) 

Al-Qurthubi dalam tafsirnya menjelaskan bahwa as-sadid adalah sebuah 

perkataan yang bijaksana serta benar. Dalam proses komunikasi, seseorang perlu 

menyampaikan informasi dengan kebenaran, faktual, jujur, tanpa berbohong, rekayasa, 

maupun manipulasi fakta (Qurtubi, 2009). 

 

2. Qaulan Baligha 

Artinya perkataan lugas, efektif, dan tanpa berbelit-belit. Prinsip ini didasarkan 

pada Surah An-Nisa ayat 63 yang berbunyi, 

ُ مَا فِْ قُ لُوْبِِِمْ فَ  كَ الَّذِيْنَ يَ عْلَمُ اللّٰ  ىِٕ
ٰۤ
هُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ لََّّمُْ فِْْٓ  اوُلٰ اَعْرِضْ عَن ْ

غًا  انَْ فُسِهِمْ قَ وْلًً ۢ بلَِي ْ
“Mereka itulah orang-orang yang Allah ketahui apa yang ada di dalam hatinya. 

Oleh karena itu, berpalinglah dari mereka, nasihatilah mereka, dan katakanlah kepada 

mereka perkataan yang membekas pada jiwanya.” (Q.S. An-Nisa’ [4] : 63) 

Dijelaskan dalam Tafsir al-Maraghi bahwa qaulan baligha bermakna sebuah 

perkataan yang memiliki bekas tertanam dalam jiwa para pendengar (Maraghi, 1969). 

Istilah baligh berarti tepat, lugas, fasih, serta bermakna jelas, sehingga istilah qaulan 

baligha adalah sebuah penggunaan kata-kata efektif, tepat sasaran, komunikatif, serta 

mudah dipahami dan straight to the point. Ini berarti komunikasi tersebut tidak berbelit-

belit atau bertele-tele. Gaya bicara serta pesan yang dikomunikasikan juga baiknya 

disesuaikan dengan tingkat intelektual para audiens serta dengan bahasa yang dapat 

dipahami mereka, agar komunikasi bisa tepat sasaran. 

 

  



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

80 

 

3. Qaulan Ma’rufa 

Artinya adalah kata-kata yang baik, santun, serta tidak kasar. Prinsip ini 

didasarkan di antaranya pada Surah Al-Ahzab ayat 32 dan An-Nisa ayat 8 yang 

berbunyi, 

ءِ اِنِ ات َّقَيْتَُُّ فَلََ تََْضَعْنَ بِِلْقَوْلِ  ءَ النَّبِِ  لَسْتَُُّ كَاَحَدٍ مِ نَ النِ سَاٰۤ
يٰنِسَاٰۤ

 فَ يَطْمَعَ الَّذِيْ فِْ قَ لْبِه مَرَضٌ وَّقُ لْنَ قَ وْلًً مَّعْرُوْفاً  
“Wahai istri-istri Nabi, kamu tidaklah seperti perempuan-perempuan yang lain 

jika kamu bertakwa. Maka, janganlah kamu merendahkan suara (dengan lemah lembut 

yang dibuat-buat) sehingga bangkit nafsu orang yang ada penyakit dalam hatinya dan 

ucapkanlah perkataan yang baik.” (Q.S. Al-Ahzab [33] : 32) 

وَاِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ اوُلُوا الْقُرْبٰٰ وَالْيَ تٰمٰى وَالْمَسٰكِيُْْ فاَرْزقُُ وْهُمْ مِ نْهُ 
 وَقُ وْلُوْا لََّمُْ قَ وْلًً مَّعْرُوْفًا

“Apabila (saat) pembagian itu hadir beberapa kerabat, anak-anak yatim, dan 

orang-orang miskin, berilah mereka sebagian dari harta itu, dan ucapkanlah kepada 

mereka perkataan yang baik.” (Q.S. An-Nisa [4] : 8) 

Adapun prinsip qaulan ma’rufa memiliki arti sebuah perkataan yang baik, 

pantas, santun, menyindir dengan tidak kasar, menyakitkan, maupun menyinggung 

perasaan. Prinsip ini juga bermakna membicarakan hal yang memiliki manfaat dan 

menimbulkan kemaslahatan dan kebaikan. 

 

4. Qaulan Karima 

Artinya adalah perkataan mulia serta penuh penghormatan. Prinsip ini 

didasarkan pada Surah Al-Isra’ ayat 23 yang berbunyi, 

لُغَنَّ عِنْدَكَ وَقَضٰى ربَُّكَ  هُ وَبِِلْوَالِدَيْنِ اِحْسٰنًاۗ اِمَّا يَ ب ْ  اَلًَّ تَ عْبُدُوْْٓا اِلًَّْٓ اِيََّّ
مَُا هَرْهُُاَ وَقُلْ لََّّ مَُآْ اُفٍ  وَّلًَ تَ ن ْ  الْكِبَََ اَحَدُهُُآَْ اوَْ كِلٰهُمَا فَلََ تَ قُلْ لََّّ

 قَ وْلًً كَريِْْاً
“Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan menyembah selain Dia dan 

hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah seorang di antara keduanya atau 

kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam pemeliharaanmu, sekali-kali janganlah 

engkau mengatakan kepada keduanya perkataan “ah” dan janganlah engkau 

membentak keduanya, serta ucapkanlah kepada keduanya perkataan yang baik.” (Q.S. 

Al-Isra’ [17] : 23) 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

81 

 

Qaulan Karima memiliki arti kata-kata yang mulia, disertai dengan 

penghormatan dan pengagungan. Kata-katanya enak didengar, lemah lembut, serta 

penuh tata krama. Ayat tersebut mewajibkan perkataan mulia dalam pembicaraan 

dengan orang tua. Seseorang dilarang membentak dan mengucapkan  perkataan  yang  

membuat mereka sakit hati. Ibnu Katsir dalam kitabnya menjelaskan bahwa qaulan 

karima wajib digunakan terlebih khusus saat berbicara dengan kedua orang tua maupun 

orang yang harus kita hormati. Qaulan Karima memiliki makna  “kata-kata yang 

menghormati, sopan, serta lemah lembut” (Mubarakfuri, 2013). 

 

5. Qaulan Layyina 

Artinya adalah perkataan yang lemah lembut yang menyentuh hati. Prinsip ini 

didasarkan pada Surah Thaha ayat 44 yang berbunyi, 

يَ تَذكََّرُ اوَْ يََْشٰى ٗ  قَ وْلًً لَّيِ نًا لَّعَلَّه ٗ  فَ قُوْلًَ لَه  
“Berbicaralah kamu berdua kepadanya (Fir‘aun) dengan perkataan yang lemah 

lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut.” (Q.S. Thaha [20] : 44) 

Qaulan layyina memiliki arti sebuah perkataan yang lemah lembut dengan suara 

yang halus dan baik didengar, penuh kesantunan dan ramah, yang kemudian akan 

menyentuh hati. Dalam Tafsir Ibnu Katsir, beliau menjelaskan bahwa arti dari layyina 

adalah kata-kata yang bersifat sindiran, bukan yang terus terang atau lugas, terlebih 

kasar. Dengan prinsip ini, maka komunikasi akan menyentuh hati audiens sehingga jiwa 

mereka akan terdorong untuk menerima pesan yang disampaikan. 

 

6. Qaulan Masyura 

Artinya perkataan yang menyenangkan serta tidak membuat perasaan 

tersinggung. Prinsip ini didasarkan pada Surah Al-Isra’ ayat 28 yang berbunyi, 

ءَ  هُمُ ابتِْغَاٰۤ مُْ قَ وْلًً مَّيْسُوْراً  وَاِمَّا تُ عْرضَِنَّ عَن ْ رَحَْْةٍ مِ نْ رَّبِ كَ تَ رْجُوْهَا فَ قُلْ لََّّ  
“Jika (tidak mampu membantu sehingga) engkau (terpaksa) berpaling dari 

mereka untuk memperoleh rahmat dari Tuhanmu yang engkau harapkan, ucapkanlah 

kepada mereka perkataan yang lemah lembut.” (Q.S. Al-Isra’ [17] : 28) 

Qaulan Masyura berarti kata-kata yang mudah dicerna, mudah dipahami, serta 

dimengerti oleh audiens. Selain itu, qaulan masyura juga bermakna perkataan yang 

menyenangkan atau mengandung hal-hal yang membahagiakan. Adapun dalam Tafsir 

Ibnu Katsir, qaulan masyura adalah perkataan-perkataan yang menyenangkan, sebab 

terkadang perkataan yang lemah lembut dan berbudi akan membuat pendengar merasa 

senang dan lega, sehingga lebih berharga daripada uang dengan jumlah banyak 

(Hasanah et al., 2023). 

 

  



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

82 

 

Hal ini menunjukkan bahwa agama sebagai sarana komunikasi sosial berperan 

penting dalam menciptakan hubungan yang harmonis, mendalam, dan penuh makna 

antarindividu maupun antar kelompok dalam masyarakat. Prinsip-prinsip komunikasi yang 

diajarkan oleh agama, seperti yang tercantum dalam Al-Qur’an (qaulan sadida, qaulan 

baligha, qaulan ma’rufa, qaulan karima, qaulan layyina, dan qaulan masyura), menjadi 

panduan praktis untuk berkomunikasi secara efektif, empatik, dan santun. 

Jika ditinjau dari perspektif ritual komunikasi James W. Carey, prinsip-prinsip 

komunikasi dalam ajaran Islam tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pedoman etis 

individual, tetapi juga sebagai praktik komunikasi ritual yang memelihara makna dan 

kebersamaan sosial. Pengulangan nilai-nilai seperti kejujuran, kelembutan, kesantunan, dan 

penghormatan dalam praktik komunikasi sehari-hari berperan sebagai mekanisme simbolik 

yang memperkuat ikatan sosial dan kesadaran kolektif umat. Dalam hal ini, agama tidak 

sekadar menyampaikan pesan normatif, tetapi menghadirkan kembali nilai-nilai bersama 

yang terus direproduksi melalui interaksi sosial dan praktik keagamaan. 

Penelitian lain juga dilakukan oleh Dian Musyarofah, Eggi Saputra, Rangga Aditya 

Pratama, Safira Putri Nadhifa, dan Yayat Suharyat dengan berjudul “Peran Komunikasi 

dalam Kehidupan Beragama”. Penelitian ini menyoroti pentingnya komunikasi dalam 

menyebarkan ajaran agama dan sebagai penghubung antar umat beragama. Komunikasi pun 

dianggap sebagai dasar dalam menyiarkan ajaran agama melalui media dakwah. Hasil 

penelitian ini menunjukkan bahwa komunikasi adalah elemen kunci dalam kehidupan 

beragama. Tidak hanya untuk menyampaikan ajaran agama, tetapi juga untuk mempererat 

hubungan antar individu dan kelompok. Peran media dakwah juga menjadi sangat 

signifikan dalam era modern, karena memungkinkan penyebaran nilai-nilai agama secara 

lebih luas dan menyeluruh. Menurut penelitian tersebut, peran komunikasi dalam kehidupan 

beragama terbagi menjadi dua, antara lain adalah sebagai media dakwah dan sebagai sarana 

silaturahmi (Musyarofah et al., 2022). 

  

a) Komunikasi berperan sebagai media dakwah, di mana ajaran Islam dapat 

disampaikan secara efektif kepada umat dengan menggunakan berbagai metode, baik 

secara langsung, seperti ceramah, khotbah, atau pengajian, maupun melalui media 

modern, seperti televisi, radio, media sosial, dan platform digital lainnya. Peran 

komunikasi dalam dakwah memungkinkan nilai-nilai agama menyentuh berbagai 

lapisan masyarakat, bahkan lintas geografis, sehingga pesan-pesan agama dapat 

diterima dengan lebih luas dan inklusif. 

 

b) Komunikasi berperan sebagai sarana silaturahmi guna mempererat hubungan baik 

antara sesama umat Islam, serta memunculkan rasa kekeluargaan. Penelitian ini juga 

menekankan bagaimana komunikasi sangat penting bukan hanya dalam konteks internal 

antara pemimpin agama dengan umat, melainkan juga dalam konteks eksternal dengan 

antar umat beragama (Musyarofah et al., 2022). 

 

  



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

83 

 

C. Peran Agama dalam Membangun Solidaritas Masyarakat 

Emile Durkheim mengemukakan konsep agama dan solidaritas sosial dalam karya 

tulisnya yang berjudul “The Elementary Forms of Religious Life”. Di antara fungsi dari 

agama adalah memupuk solidaritas sosial. Pemikiran Durkheim terkait fungsi sosial dari 

agama tersebut memberikan pengaruh yang signifikan dalam kajian modern tentang agama, 

terlebih khusus dalam mengkaji tentang peran agama dalam membentuk solidaritas sosial 

serta kontrol sosial. 

Dalam pandangan Durkheim, solidaritas sosial adalah sebuah perasaan setiakawan 

yang terwujud dalam sebuah bentuk koneksi atau hubungan antara suatu individu dan/atau 

antar kelompok yang berlandaskan pada nilai-nilai moral dan kepercayaan kolektif yang 

sama-sama dianut. Di antara beberapa indikator yang menunjukkan adanya semangat 

solidaritas sosial dalam sekelompok masyarakat adalah semangat tolong-menolong, 

perasaan senang dalam persaudaraan, serta rasa peduli dan senang berbagi (Truna, 2024). 

Berangkat dari penelitian Durkheim tentang totemisme di wilayah pedalaman 

Australia, ia memandang bahwa manusia pada awalnya tidak mengetahui tujuan dari 

hidupnya. Dengan demikian, hadirlah “agama” untuk mempersatukan manusia-manusia 

yang tidak memiliki tujuan hidup tersebut. Hal inilah yang menjadi fungsi sosial utama dari 

agama. Dalam hasil penelitiannya, Durkheim mengemukakan bagaimana dalam masyarakat 

yang terbagi-bagi atas berbagai klan, setiap pribadi yang memiliki kepercayaan atau agama 

yang sama kemudian akan berkumpul bersama dalam menjalankan ritual dan praktik 

keagamaannya. Ritual inilah yang kemudian membentuk rasa solidaritas sosial dan identitas 

pada klan-klan tersebut.  

Di setiap gilirannya, masing-masing individu dengan identitas yang sama kemudian 

akan saling melindungi satu sama lain. Dengan landasan kepercayaan itu pula, masyarakat 

tersebut kemudian akan membangun sebuah aturan sosial berkaitan dengan hal-hal yang 

harus dilakukan dan apa yang tidak boleh dilakukan. Seluruh aturan dan norma yang 

terbentuk adalah demi tujuan dan kepentingan bersama. Dengan demikian, dari perspektif 

Durkheim ini, bisa disimpulkan bahwa solidaritas sosial merujuk pada suatu kesatuan, 

kohesi, serta rasa kebersamaan yang mengikat pribadi dalam suatu masyarakat secara 

bersama-sama (Truna, 2024). 

Salah satu penelitian yang membuktikan hal ini adalah penelitian yang dilakukan 

oleh Ach Shodiqil Hafil dengan judul “Komunikasi Agama dan Budaya (Studi Atas Budaya 

Kompolan Sabellesen Berdhikir Tarekat Qadiriyah Naqshabandiyah di Bluto Sumenep 

Madura)”. Penelitian ini mengkaji pola komunikasi agama dan budaya melalui tradisi 

Kompolan Sabellesen di Desa Bluto, Sumenep, Madura, yang menggabungkan ritual 

sufistik Tarekat Qadiriyah Naqshabandiyah dengan nilai-nilai budaya lokal. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Kompolan Sabellesen berfungsi sebagai media komunikasi 

agama dan budaya yang memperkuat Ukhuwwah Islamiyyah dan menciptakan masyarakat 

yang harmonis dan humanis. 

Adapun penelitian tersebut menjelaskan peranan penting dari Kompolan Sabellesen  

dalam kehidupan masyarakat Madura. Dalam Kompolan Sabellesen, terdapat sebuah pola 

komunikasi agama dan budaya. Perpaduan antara ajaran agama dan praktik kebudayaan 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

84 

 

yang terdapat di dalamnya menjadi suatu kesatuan yang  berdampak ganda, yakni terhadap 

cara pandang beragama serta bagaimana cara mensosialisasikan ajaran agama dan 

lingkungan sosial. Kompolan Sabellesen ini pada akhirnya bukan hanya sebatas sarana 

berkumpul, namun juga menjadi sarana untuk memperteguh persaudaraan umat, yang 

semakin aktual untuk dikaitkan dengan konsep solidaritas sosial, mengingat manusia sendiri 

adalah makhluk sosial (Hafil, 2016). 

Penelitian lain yang juga membahas tentang peran agama dalam membentuk 

solidaritas sosial dalam masyarakat dilakukan oleh Herlinda Keron dan Teresia Noiman 

Derung dalam penelitian mereka yang berjudul “Peran Agama Membentuk Sikap 

Solidaritas Sosial di Masyarakat”, ditemukan bahwa agama merupakan elemen 

fundamental dalam membangun solidaritas sosial. Dengan ajarannya, agama membantu 

menciptakan masyarakat yang harmonis, menghormati perbedaan, dan memiliki rasa 

kebersamaan. Agama juga menjadi sarana untuk mengintegrasikan nilai-nilai luhur dalam 

kehidupan sosial, sehingga memberikan kontribusi besar dalam menciptakan kohesi dan 

stabilitas masyarakat. 

Dalam penelitian ini, dijabarkan beberapa peran agama dalam membentuk sikap 

solidaritas sosial (Keron & Derung, 2024), di antaranya adalah: 

1. Sumber Nilai dan Norma Sosial 

Agama mengajarkan pedoman dalam berperilaku yang dipandang benar maupun 

salah. Berbagai ajaran agama seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, dan sikap saling 

menghormati menjadi landasan nilai dan norma yang dianut oleh masyarakat. Nila-nilai 

inilah yang pada akhirnya akan membangun etika dan nilai moral yang akan 

memberikan dampak terhadap interaksi sosial. 

2. Membangun Solidaritas Sosial 

Agama selalu mengingatkan betapa pentingnya persaudaraan dan kebersamaan 

antar sesama. Dengan adanya pelaksanaan ibadah bersama, upacara dan ritual perayaan 

keagamaan, serta amal perbuatan, agama membentuk solidaritas antar para pribadi 

dalam masyarakat. Solidaritas ini kemudian akan membantu membangun hubungan 

sosial yang kokoh yang kemudian akan mewujudkan kohesi sosial. 

3. Pembentukan Identitas Sosial 

Bagi banyak penganutnya, agama merupakan sebuah elemen yang begitu 

penting dalam identitas diri. Identitas religius tersebut memberikan para individu sebuah 

rasa keterikatan dengan komunitas yang lebih besar. Selain daripada itu, agama juga 

memastikan posisi sosial tertentu dalam ruang lingkup masyarakat, yang mana hal ini 

dapat berdampak terhadap peran seseorang dalam melakukan interaksi sosial dalam 

keseharian mereka. 

4. Pengendalian Sosial 

Agama juga berperan sebagai mekanisme kontrol sosial dengan adanya ajaran-

ajaran yang menegaskan tingkah laku positif serta mencegah tingkah laku negatif. 

Adapun sanksi moral yang berasal dari kepercayaan, semisal rasa bersalah atau rasa 

takut akan hukuman spiritual, dalam banyak kasus lebih efektif untuk mengendalikan 

tingkah laku para penganutnya, dibandingkan dengan sanksi formal. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

85 

 

5. Menyebarkan Toleransi dan Kerukunan 

Agama juga menegaskan betapa pentingnya menghormati dan menghargai 

perbedaan, serta menjunjung tinggi perdamaian, sehingga agama juga memiliki peran 

dalam mendirikan masyarakat lebih bersikap toleran dan damai. Nilai-nilai pluralisme 

serta penghormatan terhadap agama dan kepercayaan lain juga membantu dalam 

menyelesaikan ketegangan sosial akibat perbedaan keyakinan dan kepercayaan. 

6. Menggerakkan Kegiatan Sosial dan Filantropi 

Agama juga seringkali menegaskan betapa pentingnya untuk gotong royong dan 

saling membantu, terlebih khusus terhadap mereka yang memiliki kekurangan. 

Misalnya ajaran-ajaran terkait amal dan sedekah, menjadi penggerak bagi masyarakat 

untuk turut andil dalam kegiatan sosial yang bermanfaat bagi kemaslahatan umum. Ini 

kemudian akan memperkuat hubungan sosial serta meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat secara menyeluruh. 

7. Menciptakan Stabilitas Sosial 

Dengan ditanamkannya nilai-nilai tentang kedisiplinan, kesederhanaan, serta 

tanggung jawab, agama turut membantu membentuk stabilitas sosial. Para individu 

yang menginternalisasikan nilai-nilai agama pada umumnya memiliki tingkah laku yang 

teratur serta menaati norma-norma sosial yang berlaku, yang kemudian akan 

meminimalisir potensi terjadinya penyimpangan sosial. 

 

Dalam penelitian lain yang berjudul “Agama dan Solidaritas Sosial: Melihat 

Keberagaman Agama yang Menyeragamkan Indonesia” yang dilakukan oleh Jessica 

Salsabilla Cavalera Priatna, ditemukan bahwa berbagai macam agama-agama di Indonesia, 

dengan segala keberagamannya, telah menjadi salah satu elemen penting dalam membentuk 

solidaritas sosial. Meskipun terdapat tantangan dalam menjaga harmoni, keberagaman 

agama mampu menyeragamkan tujuan masyarakat untuk menciptakan integrasi bangsa. 

Solidaritas mekanik berbasis kesamaan keyakinan dan solidaritas organik berbasis 

ketergantungan menjadi dua model yang bekerja bersama dalam menciptakan masyarakat 

yang harmonis dan kohesif. Terdapat tiga contoh agama dengan keunikan mereka masing-

masing dalam membentuk solidaritas sosial menurut Priatna (2019). Di antaranya adalah: 

 

1. Agama Islam 

Sebagaimana yang diketahui, Islam adalah agama dengan pemeluk terbanyak di 

Indonesia. Sejatinya agama Islam memberikan pembelajaran terkait betapa pentingnya 

membangun solidaritas sosial. Hal ini terlihat jelas dari yang dicontohkan oleh Nabi 

Muhammad (shallallah ‘alaih wa sallam) ketika menunjukkan kuatnya ikatan sosial 

dan hubungan persaudaraan dalam membangun dan menata masyarakat Madinah, di 

saat masyarakat di kota tersebut merupakan masyarakat yang multikultural. Selain itu, 

tercerminnya solidaritas dalam agama Islam juga terlihat dari berdirinya pondok-

pondok pesantren yang bermanfaat sebagai sarana pendidikan. Hal ini juga membangun 

solidaritas mekanik dikarenakan adanya tujuan yang sama yang diperjuangkan. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

86 

 

Contoh yang lain juga terlihat dari bagaimana Islam sebagai prophetic religion 

pada masa kolonial berupaya mengambil bentuk formal sebagai gerakan yang melawan 

penjajah, di mana agama kemudian menjadi sumber integrasi yang mempersatukan 

individu dan membentuk masyarakat dengan solidaritas mekanik, yang kemudian 

merupakan bentuk kekuatan pembebas. Demikianlah beberapa contoh keunikan agama 

Islam dalam membangun solidaritas sosial. 

 

2. Agama Katolik 

Sebagai sebuah agama yang cukup kental dengan tradisinya, para penganutnya 

memandang solidaritas sosial sebagai sebuah ajaran yang dijunjung oleh Yesus Kristus, 

yang dapat terlihat di saat Yesus memulai pelayanannya. Ia tidak memulai dengan 

mengaku sebagai orang yang berkuasa dan memiliki kekuatan, baik di Bumi maupun di 

surga. Akan tetapi, Yesus memulai dengan membentuk solidaritas antar sesama 

manusia, ketika ia tidak memilah dan memilih siapa saja yang harus ia sembuhkan. Bisa 

dibilang bahwa Yesus menekankan ajaran tentang solidaritas antar sesama manusia, dan 

tidak hanya terbatas pada teman atau sahabat. 

Selain itu, solidaritas yang terbentuk di kalangan umat Katolik juga terwujud 

dalam bentuk tema-tema Pancasila di setiap masa Pra-Paskah. Gereja-gereja Katolik 

meresapi sila-sila yang ada dalam Pancasila setiap tahunnya, seperti di tahun 2020 

ketika Gereja Katolik mengusung tema “Amalkan Pancasila: Kita Adil, Bangsa 

Sejahtera”. Tema ini dilandaskan pada sila kelima dari Pancasila, yang kemudian 

menjadi dasar bagi Gereja Katolik dalam membangun solidaritas sosial dengan 

melaksanakan pembelajaran di sekolah-sekolah Katolik, serta rekoleksi dalam bentuk 

pendalaman iman.  Dengan demikian, hal tersebut menjadi keunikan dari agama Katolik 

dalam membangun solidaritas sosial. 

 

3. Agama Hindu 

Dalam ajaran kitab suci Veda, umat Hindu adalah di antara bagian dari manusia 

lain yang tidak terpisah dari seluruh ciptaan Tuhan. Bisa dibilang bahwa umat Hindu 

tidak bisa memisahkan diri dari yang lain hanya karena sebab perbedaan, karena mereka 

berasal dari yang satu, sehingga pada akhirnya akan kembali kepada yang satu itu juga. 

Hal ini mencerminkan bahwa umat Hindu juga mempunyai landasan untuk 

mewujudkan integrasi bangsa dan negara, di mana mereka memiliki tujuan bersama 

untuk meluhurkan negara. 

Dengan demikian, di sini terlihat jelas keunikan umat Hindu dalam perannya 

mewujudkan solidaritas sosial. Sebagai upaya untuk mewujudkan ayat-ayat kitab suci 

Veda, umat Hindu kemudian berusaha untuk turut andil berkontribusi dalam 

memperlancar pembangunan nasional. Dengan demikian umat Hindu punya inisiatif 

untuk berjalan berdampingan dengan umat lain disebabkan kesamaan dasar pandangan, 

baik dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, serta bernegara.  Demikianlah 

merupakan khas dari umat Hindu yang berlandaskan pada kepercayaannya guna 

membentuk solidaritas sosial. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

87 

 

Berbagai macam contoh tersebut menunjukkan bagaimana keberagaman yang 

dimiliki oleh umat beragama di Indonesia pada hakikatnya bisa menyeragamkan masing-

masing rakyatnya untuk membentuk solidaritas sosial guna memajukan bangsa. Adapun 

dalam kerangka pemikiran Durkheim, praktik-praktik keagamaan yang dijalankan secara 

kolektif dapat dipahami sebagai fakta sosial yang berfungsi memelihara solidaritas sosial.  

Ritual keagamaan pun bukan hanya menjadi ekspresi iman individual, tetapi juga 

sarana komunikasi simbolik, yang dalam perspektif ritual komunikasi James W. Carey 

berfungsi menghadirkan kembali dan memelihara makna-makna bersama dalam kehidupan 

sosial. Ketika individu terlibat dalam ritual yang sama, mereka tidak hanya berbagi 

keyakinan, tetapi juga mengalami proses integrasi sosial yang meneguhkan kesadaran 

kolektif, rasa kebersamaan, dan keterikatan antar anggota masyarakat. Hal ini menunjukkan 

bahwa agama bekerja sebagai medium komunikasi sosial yang menjembatani nilai, norma, 

dan solidaritas dalam kehidupan bermasyarakat. 

 

Simpulan 

Agama memiliki peran yang signifikan dalam membangun dan memelihara solidaritas 

sosial dalam masyarakat. Dalam perspektif sosiologi Emile Durkheim, agama tidak hanya 

dipahami sebagai sistem kepercayaan spiritual, melainkan sebagai fakta sosial yang berfungsi 

membentuk kesadaran kolektif serta memperkuat kohesi dan keterikatan sosial. Melalui simbol, 

ritual, dan nilai-nilai moral yang dijalankan secara kolektif, agama menjadi mekanisme sosial 

yang menyatukan individu dalam suatu komunitas. Ditinjau dari perspektif komunikasi ritual 

James W. Carey, praktik-praktik keagamaan dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi 

simbolik yang tidak semata-mata bertujuan mentransmisikan pesan, melainkan untuk 

menghadirkan kembali dan memelihara makna-makna bersama dalam kehidupan sosial. Dalam 

lingkup ini, ritual keagamaan berfungsi sebagai ruang komunikasi yang memungkinkan 

terjadinya partisipasi, kebersamaan, serta penguatan identitas dan solidaritas sosial, sejalan 

dengan pandangan Durkheim. 

Dalam masyarakat tradisional, agama cenderung membentuk solidaritas mekanik 

melalui kesamaan keyakinan dan nilai-nilai bersama, sementara dalam masyarakat modern 

agama berperan dalam menopang solidaritas organik melalui penguatan nilai moral, toleransi, 

dan saling ketergantungan antar-individu dan kelompok. Hal ini menunjukkan bahwa agama 

tetap relevan sebagai sarana komunikasi sosial yang menjembatani perbedaan serta menjaga 

integrasi sosial. Dengan demikian, agama memainkan peran ganda sebagai penghubung 

spiritual dan sosial yang bekerja melalui mekanisme komunikasi simbolik dan ritual. Di tengah 

dinamika modernisasi dan keberagaman masyarakat Indonesia, peran agama sebagai sarana 

komunikasi sosial menjadi semakin penting untuk menumbuhkan solidaritas, toleransi, dan 

keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat. 

 

  



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

88 

 

Saran 

1. Penting bagi para pemimpin agama untuk terus mempromosikan nilai-nilai toleransi dan 

saling menghormati dalam interaksi lintas agama, sehingga solidaritas dapat terus terjaga di 

masyarakat multikultural. 

2. Pendidikan berbasis nilai-nilai keagamaan dan moral perlu diperkuat, terutama dalam 

kurikulum pendidikan formal, agar generasi muda dapat memahami pentingnya solidaritas 

sosial dalam menjaga keharmonisan masyarakat. 

3. Pemerintah dan organisasi keagamaan sebaiknya memperluas ruang dialog antar agama 

untuk meningkatkan komunikasi lintas kelompok serta mencegah potensi konflik sosial. 

4. Teknologi dan media digital perlu dimanfaatkan secara bijak untuk menyebarkan pesan-

pesan agama yang mempromosikan kedamaian dan solidaritas, sehingga nilai-nilai agama 

dapat menjangkau masyarakat lebih luas dengan pendekatan yang inklusif. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, T. (1986). Durkheim dan Pengantar Sosiologi Moralitas. Yayasan Obor Indonesia. 

Durkheim, D. E. (1997). The Division of Labor in Society. Simon & Schuster. 

Hafil, A. S. (2016). Komunikasi Agama dan Budaya (Studi Atas Budaya Kompolan Sabellesen 

Berdhikir Tarekat Qadiriyah Naqshabandiyah Di Bluto Sumenep Madura). Al-Balagh: 

Jurnal Dakwah Dan Komunikasi, 1(2), 178–179. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22515/balagh.v1i2.350 

Hasanah, A., Bahruddin, H. ., & Sa’diyah, M. (2023). Manajemen Komunikasi Pendidikan 

Agama Islam. Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(2), 278–281. 

https://doi.org/https://doi.org/10.30868/im.v6i02.4979 

Isfironi, M. (2014). Agama dan Solidaritas Sosial. Jurnal Lisan Al-Hal, 8(1), 71. 

Kamiruddin. (2011). Fungsi Sosiologis Agama (Studi Profan dan Sakral menurut Emile 

Durkheim). Toleransi, 3(2), 7. 

Kernermen, L. (1999). Password. PT. Kesaint blanc. Indah Corp. 

Keron, H., & Derung, T. N. (2024). Peran Agama Membentuk Sikap Solidaritas Sosial Di 

Masyarakat. In Theos: Jurnal Pendidikan Agama Dan Teologi, 4(12), 465–472. 

Moleong, L. J. (2006). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT. Remaja Rosdakarya. 

Muallif. (2023). Mengenal Konsep Solidaritas Sosial Mekanik dan Organik Menurut Emile 

Durkheim. Universitas Islam An-Nur Lampung. https://an-nur.ac.id/blog/mengenal-

konsep-solidaritas-sosial-mekanik-dan-organik-menurut-emile-durkheim.html 

Mudjiono, Y. (2012). Komunikasi Sosial. Jurnal Ilmu Komunikasi, 2(1), 108. 

Mufid, A. S. (2006). Tangklukan, Abangan, dan Tarekat: Kebangkitan Agama di Jawa. 

Yayasan Obor Indonesia. 

Muhni, D. A. I. (1994). Moral & Religi menurut Emile Durkheim & Henri Bergson. Kanisius. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 

Ario Gardamong Mokoginta 

(e) ISSN 29640-0660 

 

89 

 

Muslimin. (2014). Pendidikan Agama Islam. Deepublish. 

Musyarofah, D., Saputra, E., Pratama, R. A., Nadhifa, S. P., & Suharyat, Y. (2022). Peran 

Komunikasi dalam Kehidupan Beragama. Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 

1(5), 54. https://doi.org/https://doi.org/10.55606/religion.v1i5.21 

Nilamsari, N. (2014). Memahami Studi Dokumen dalam Penelitian Kualitatif. Wacana, 13(2), 

181. https://doi.org/https://doi.org/10.32509/wacana.v13i2.143 

Pals, D. L. (1996). Seven Theories of Religion. Oxford University Press. 

Prasetiyo, V. A., & Dartiningsih, B. E. (2023). Komunikasi Ritual: Makna dan Simbol dalam 

Ritual Rokat Pandhebeh. Penerbit Adab. 

Priatna, J. S. C. (2019). Agama dan Solidaritas Sosial: Melihat Keberagaman Agama yang 

Menyeragamkan Indonesia. Academia, 5–6. 

Puspitasari, D. I. (2025). Komunikasi Politik: Teori, Strategi, dan Penerapannya di Era 

Kontemporer. Anak Hebat Indonesia. 

Safitri, W. (2023). Penerapan Prinsip Solidaritas Sosial menurut Emile Durkheim dalam Kasus 

Haris Azhar dan Fathia. Nusantara: Jurnal Pendidikan, Seni, Sains Dan Sosial 

Humanioral, 1(2), 1–25. 

Salim, P., & Salim, Y. (1991). Kamus Bahasa Indonesia. Modern English Press. 

Sarjono. (2008). Panduan Penulisan Skripsi. Jurusan Pendidikan Agama Islam UIN Sunan 

Kalijaga. 

Setyorini, D., Yufdel, Ratulangi, J. I. L., Dewi, W., Kamariyah, Keintjem, F., Kaparang, M. J., 

Suci, W. P., S.Djaafar, N., Tahulending, A. A., Mawarti, I., Lestari, V. D., Tamunu, E. N., 

& Yusnilawati. (2024). Bunga Rampai Komunikasi Keperawatan. PT. Media Pustaka 

Indo. 

Soekanto, S. (1985). Kamus Sosiologi. PT. Raja Grafindo Persada. 

Supriatna, N., Ruhimat, M., & Kosim. (2007). Ilmu Pengetahuan Sosial (Geografi, Sejarah, 

Sosiologi, Ekonomi). Grafindo. 

Susanto, A., Wahyuni, Mirawati, Muharram, B., Asdar, Taufiq, M., Nasrullah, Nisar, Karim, 

P. A., Murida, I., Rahma, S., Febri, M. Z., Musmuliana, Nugrahayu, Imran, M. A., Masna, 

Ilham, Aisyah, N., Karvina, … Sakti. (2020). Biografi Tokoh-Tokoh Sosiologi Klasik 

Sampai Postmodern. IAIN Parepare Nusantara Press. 

Tejokusumo, B. (2014). Dinamika Masyarakat sebagai Sumber Belajar Ilmu Pengetahuan 

Sosial. Geoedukasi, 3(1), 39. 

Truna, D. S. (2024). Agama dan Masyarakat dalam Perspektif Sosiologi. Gunung Djati 

Publishing. 

Turner, B. S. (1994). Sosiologi Islam: Suatu Telaah Analitis atas Tesa Sosiologi Weber. PT. 

Raja Grafindo Persada. 

 


