
Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

101 

 

PERAN DAKWAH PONDOK PESANTREN SEBAGAI PRODUSEN DAN 

PEMBENTUK REALITAS SOSIAL 

STUDI KASUS PONDOK PESANTREN AL-FATAH TAPADAKA  

KECAMATAN DUMOGA UTARA 

Budi Nurhamidin 

Institut Agama Islam Muhammadiyah Kotamobagu 

e-mail : budinurhamidin@iaimkotamobagu.ac.id 

Abstract: This study aims to analyze the role of Islamic boarding school da'wah as a 

producer of social reality through the process of constructing socio-religious values, 

knowledge and reproduction of social practices. This research uses a quantitative 

approach with a case study design at the Al-Fatah Tapadaka Islamic boarding school, 

Dumoga Utara District, with data collection techniques in the form of participatory 

observation and in-depth interviews. The results of this study indicate that Islamic boarding 

schools function as socio-religious institutions that systematically produce religious and 

moral values through daily practices, Islamic boarding school traditions and the 

relationship between Kiai and students. This externalization process occurs through the 

exemplary behavior of the kiai and the regulation of pesantren life, which is then objectified 

in the form of institutional norms and traditions, and internalized by the students as part of 

their mindset and self-identity. Furthermore, the pesantren's values and social practices 

are reproduced by the students in their community life, thus contributing to the 

transformation of social reality. This research also confirms that Islamic boarding schools 

have a strategic position as producers, mediators, and shapers of sustainable social 

realities. 

Keywords: Islamic Boarding School Dakwah, Construction, Social Reality 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran dakwah pondok pesantren 

sebagai produsen pembentuk realitas sosial melalui proses konstruksi nilai sosial 

keagamaan, pengetahuan dan reproduksi praktik sosial. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kuantitatif dengan desain studi kasus di pondok pesantren Al-Fatah Tapadaka 

Kecamatan Dumoga Utara, dengan teknik pengumpulan data berupa observasi partisipatif 

dan wawancara mendalam. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa pesantren memiliki 

fungsi sebagai institusi sosial keagamaan yang secara sistematis memproduksi nilai-nilai 

keagamaan dan moral melalui praktik keseharian, tradisi pesantren dan adanya relasi 

antar Kiai dan santri. Proses eksternalisasi ini berlangsung melalui keteladanan Kiai dan 

adanya pengaturan kehidupan pesantren yang kemudian mengalami objektivikasi dalam 

bentuk norma dan tradisi institusi, serta diinternalisasikan oleh para santri sebagai bagian 

dari pola pikir dan identitas diri. Lebih lanjut, nilai dan praktik sosial pesantren di 

reproduksi oleh santri dalam kehidupan bermasyarakat, sehingga berkontribusi pada 

transformasi realitas sosial. Penelitian ini juga menegaskan bahwa pesantren memiliki 

posisi strategis sebagai produsen, mediator, dan pembentukan realitas sosial yang 

berkelanjutan.. 

Kata Kunci : Dakwah Pesantren, Konstruksi, Realitas Sosial   

 

mailto:budinurhamidin@iaimkotamobagu.ac.id


Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

102 

 

Pendahuluan 

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan tertua dan merupakan 

Pendidikan asli Indonesia yang sudah ada jauh sebelum kemerdekaan. Pondok pesantren 

dalam Pendidikan tentunya memiliki peran strategis untuk melakukan pembentukan 

kehidupan beragama dan sosial masyarakat. Ketika kita lihat dari faktor sejarahnya, 

pesantren tidak semata-mata menjadi tempat transmisi ilmu-ilmu keislaman, melainkan 

menjadi juga tempat pusat pembinaan moral, spiritual, dan sosial umat Islam (Dhofier, 

2011). 

Pondok pesantren yang merupakan salah satu institusi keagamaan tentunya 

memiliki peran yang sangat penting untuk melakukan pelestarian dan pengembangan 

tradisi keilmuan Islam. Proses pendidikan yang dilakukan di pesantren diorientasikan pada 

pengajaran untuk menguasai sumber-sumber ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an, 

hadits, ijma, dan qiyas yang diajarkan melalui kajian-kajian kitab klasik (kitab kuning). 

Konsep Pendidikan yang diterapkan oleh pesantren berusaha menekankan pada kesatuan 

antara ilmu, amal, dan akhlak, sehingga para santri memiliki integritas moral dan spiritual 

yang baik (Bruinessen, 2012). Dalam proses Pendidikan yang dijalankan oleh pondok 

pesantren, kiai memiliki posisi sentral dan peran strategis sebagai pemilik otoritas 

keagamaan yang dijadikan sebagai rujukan utama dalam penafsiran dan praktik keislaman, 

baik yang dilakukan dalam lingkungan pesantren maupun di lingkungan masyarakat sekitar 

(Dhofier, 2011). 

Masyarakat Indonesia, tidak sedikit yang masih memahami bahwa pondok 

pesantren sebagai lembaga Pendidikan Islam yang berfokus pada transmisi ilmu 

keagamaan dan pembinaan moral saja. Jauh dari pada itu, pesantren memiliki peran 

strategis dalam praktik sosial yang aktif memproduksi, mendistribusikan dan melegitimasi 

nilai-nilai keagamaan dalam ruang sosial masyarakat yang lebih luas (Turmudi, 2006). 

Distribusi praktik sosial yang dilakukan tentunya berkenaan dengan aktivitas dakwah yang 

dilakukan, dan secara tidak langsung, pesantren sangat memiliki kontribusi yang signifikan 

dalam pembentukan realitas sosial kemasyarakatan di sekitarnya. 

Pondok pesantren sebagai pusat pendidikan dan pengajaran Islam tidak berdiri 

secara eksklusif, melainkan ikut tumbuh dan berkembang bersama komunitas sosial di 

sekitarnya. Keterlibatan pesantren dalam kegiatan sosial-keagamaan, seperti kegiatan 

filantropi, pengajian dan keterlibatanya dalam membantu menyelesaikan problem social, 

dapat kita pahami bahwa pesantren memiliki peran sebagai agen integrasi sosial dan kontrol 

moral ditingkat lokal (Geertz, 2014). Selain itu, pesantren juga punya keterlibatan dalam 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

103 

 

proses pemberdayaan masyarakat melalui kegiatan ekonomi produktif, pelatihan 

keterampilan dan Pendidikan berbasis kebutuhan sosial sebagai respon terhadap tantangan 

zaman. Tindakan semacam ini memberikan bukti bahwa pesantren tidak semata-mata 

memproduksi tradis keagamaan, tetapi juga mampu beradaptasi dengan perubahan sosial 

yang dipengaruhi oleh modernitas tanpa kehilangan identitas aslinya (Azra, 2002). Melalui 

aktivitas dan keterlibatannya dalam masyarakat, pesantren memiliki fungsi sebagai 

pembentuk nilai-nilai sosial seperti gotong royong, solidaritas, kesederhanaan, kepedulian 

terhadap sesama dan berfungsi sebagai ruang dialektik antara tradisi dan modernitas, antara 

nilai-nilai keagamaan dan realitas sosial. 

Integrasi fungsi keagamaan dan sosial yang dijalankan oleh pesantren sebagai salah 

satu lembaga yang berperan dalam pembentukan realitas sosial-keagamaan masyarakat, 

tentunya nilai keagamaan yang diajarkan tidak berhenti pada tatanan normatif, tetapi 

mampu diimplementasikan dalam praktek social sehari-hari. Berger dan Luckmann 

menjelaskan bahwa peran yang dilakukan oleh pesantren dapat dipahami sebagai arena 

produksi dan reproduksi makna sosial-keagamaan, yang mana ajaran agama, otoritas kiai, 

dan struktur sosial saling berinteraksi dan membentuk pola kehidupan masyarakat (Berger 

& Luckmann, 2013). Selain itu, pola kehidupan masyarakat pesantren yang menekankan 

pada kesederhanaan, ketaatan, disiplin, dan solidaritas sosial merupakan bentuk 

internalisasi nilai yang berlangsung secara terus-menerus. Nilai-nilai yang diajarkan di 

pesantren tidak hanya dipelajari secara secara formal, akan tetapi dijalankan secara 

langsung dalam interaksi yang dilakukan dalam kehidupan sehari-hari. Proses yang 

dijalankan tersebut menunjukan bahwa pesantren juga memiliki fungsi sebagai ruang 

sosialisasi sosial yang efektif dalam habitus keagamaan dan sosial santri (Jenkins, 2004). 

Proses pembentukan realitas sosial-keagamaan yang dilakukan oleh pesantren 

termasuk juga dalam dakwah. Karena kata “dakwah” tidak bisa kita reduksi semata-mata 

sebagai kegiatan ceramah keagamaan secara verbal. Tetapi, dakwah yang dilakukan 

pesantren berlangsung juga melalui berbagai praktik sosial yang telah terintegrasi dalam 

relasi sosial antara pesantren dan masyarakat (Munir & Ilaihi, 2018). Praktek-praktek yang 

dilakukan secara simultan tersebut membentuk cara pandang, pola pikir, dan tindakan 

sosial santri yang berujung pada direproduksi kembali pola interaksi mereka dengan 

masyarakat. Dengan demikian, dakwah yang dilakukan oleh pesantren bekerja sebagai 

proses sosial yang berkelanjutan dalam membangun makna dan realitas sosial (Berger & 

Luckmann, 2013).  



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

104 

 

Dalam penelitian ini, penulis berangkat dari problem yang mendiskreditkan 

bahwasanya pondok pesantren hanya merupakan institusi keagamaan yang mengajarkan 

ajaran agama secara normatif. Tetapi penulis akan memfokuskan penelitian ini pada studi 

yang mengintegrasikan perspektif sosiologi pengetahuan, khususnya teori konstruksi sosial 

atas realitas untuk membaca peran dakwah pesantren secara mendalam. Kesenjangan inilah 

yang menjadi titik awal artikel ini dan menurut hemat penulis, penelitian semacam ini 

belum banyak dilakukan. Padahal pendekatan ini sangat memungkinkan mengantarkan kita 

pada pandangan yang lebih komprehensif tentang bagaimana pesantren tidak hanya 

memproduksi ajaran Islam, tetapi juga memproduksi realitas sosial (Berger & Luckmann, 

2013). 

Adapun tujuan dari tulisan ini, yaitu ingin menganalisis peran dakwah pondok 

pesantren sebagai produsen dan pembentuk realitas sosial yang mengambil studi kasus 

penelitian di pondok pesantren Al-Fatah Tapadaka Kec. Dumoga Utara. Dalam penelitian 

ini, fokus utamanya diarahkan pada bagaimana praktek dakwah pondok pesantren Al-Fatah 

Tapadaka berkontribusi dalam memproduksi nilai-nilai sosial-keagamaan, membentuk 

pengetahuan keagamaan yang terlembagakan dan bagaimana pondok pesantren Al-Fatah 

Tapada mereproduksi praktek social santri dan masyarakat. Penulis dalam penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif, dan berupaya menangkap proses dialektika antara 

struktur pesantren Al-Fatah Tapadaka, aktor dakwah dan realitas sosial yang terbentuk 

(Creswell, 2021). 

Harapan penulis secara teoritis, bahwa agar penelitian yang dilakukan ini dapat 

memperkaya kajian sosiologi dakwah dengan menempatkan pondok pesantren sebagai 

aktor aktif dalam konstruksi sosial. Adapun secara praktis, temuan dalam penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan strategi dakwah pesantren 

agar lebih kontekstual dan reflektif terhadap perkembangan dan dinamika sosial 

kemasyarakatan. Berdasar pada harapan baik secara teoritis maupun praktis, tulisan ini 

tidak hanya berkontribusi pada pengembangan wacana akademik, tetapi juga relevan bagi 

praktek dakwah dan Pendidikan Islam di Indonesia.  

Metode Penelitan 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. Alasan 

penulis memilih pendekatan ini karena penelitian ini ditujukan untuk memahami secara 

mendalam proses sosial, makna, dan praktik dakwah yang berlangsung dalam konteks 

pondok pesantren. Pendekatan ini tentunya memungkinkan peneliti untuk menangkap 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

105 

 

realitas sosial dari perspektif aktor-aktor yang terlibat secara langsung dalam praktek 

dakwah pesantren (Creswell, 2021). Studi kasus yang digunakan dalam penelitian ini 

dikarenakan penelitian ini berfokus pada pondok pesantren Al-Fatah Tapadaka sebagai 

objek analisis utama. Studi kasus sendiri memungkinkan adanya eksplorasi mendalam 

terhadap fenomena dakwah pesantren dalam konteks realitas sosial dengan 

mempertimbangkan kompleksitas realitas sosial, struktur, institusional dan dinamika kultur 

yang melingkupinya (Yin, 2023). Dengan demikian, alasan penulis memilih menggunakan 

pendekatan ini karena relevan untuk digunakan dalam menganalisis pesantren sebagai 

produsen dan pembentuk realitas sosial. 

Adapun dalam menentukan subjek penelitian, penulis menggunakan teknik 

purposive, yakni cara menentukan subjek dengan sengaja berdasarkan kriteria tertentu 

(Creswell, 2021). Berikut proses untuk memperoleh data penelitian, penulis melakukan 

observasi partisipatif, yaitu dengan cara mengamati perilaku, aktivitas dan interaksi secara 

langsung, serta menggunakan teknik wawancara mendalam, yakni dengan mengajukan 

pertanyaan langusng kepada para informan. Penggunaan teknik pengumpulan data 

bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif sekaligis memperkuat 

keabsahan data melalui triangulasi. Setelah data didapatkan, selanjutnya penulis melakukan 

analisis data secara interaktif dan berkelanjutan sejak tahap pengumpulan data hingga 

penarikan kesimpulan. Tahapan yang dilakukan meliputi reduksi data, penyajian data dan 

penarikan Kesimpulan (Miles et al., 2014).   

Dakwah Pesantren Al-Fatah Tapadaka Sebagai Proses Produksi Nilai Sosial 

Keagamaan 

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan keagamaan yang memiliki peran 

sangat penting dalam memproduksi dan menanamkan nilai-nilai keagamaan dan moral 

kepada para santri serta masyarakat sekitar. Produksi nilai keagamaan yang dilakukan oleh 

pesantren melalui sistem pendidikan yang menekankan pada penguasaan ajaran Islam 

sekaligus membentuk karakter yang berakhlak mulia. Pengajian dan kajian yang dilakukan 

oleh pesantren, pelaksanaan ibadah berjamaah, serta pembiasaan adab dalam menjalankan 

kehidupan sehari-hari menjadi sarana utama dalam melakukan internalisasi nilai 

keagamaan seperti keimanan, ketaatan, keikhlasan, dan tanggung jawab moral (Bruinessen, 

2012). Jauh dari pada itu, pesantren juga berperan sebagai lembaga sosial (ijtimaiyyah) dan 

penyiaran ajaran agama (dakwah tafaqquh fi al-din), memainakn peran strategis dalam 

proses perubahan sosial seirama dengan dinamika masyarakat (Harisah, 2020). Dalam 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

106 

 

konteks ini dapat dipahami bahwasanya pesantren tidak hanya mentransmisikan 

pengetahuan agama, tetapi juga membentuk orientasi moral santri dalam memaknai 

kehidupan sosial masyarakat. 

Kiai sebagai figure sentral dan memiliki otoritas moral merupakan aktor utama yang 

sangat berpengaruh dalam melakukan produksi nilai sosial keagamaan dan moral. Kiai 

berfungsi sebagai teladan yang merepresentasikan nilai-nilai agama dalam praktik 

kehidupan sehari-hari. Keteladan seorang Kiai dapat dilihat dari ucapan maupun 

tindakannya, menjadi mekanisme efektif dalam pembentukan moral santri. Karena nilai-

nilai yang didapat oleh para santri tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi ditampilkan 

dalam praktik nyata seorang Kiai (Dhofier, 2011). Otoritas simbolik yang dimiliki seorang 

Kiai tentunya menjadikan pesantren sebagai ruang legitimasi nilai moral yang diakui dan 

dihormati oleh komunitas pesantren dan secara umum oleh masyarakat luas. 

Selain itu, relasi yang terjadi antara Kiai, santri dan masyarakat, produksi nilai 

keagamaan dan moral yang berlangsung melalui kehidupan komunal dan sosial 

kemasyarakatan, menekankan pada pola kehidupan bersama yang mengedepankan pada 

kedisiplinan, kesederhanaan, dan solidaritas sosial yang memungkinkan terjadinya proses 

internalisasi secara terus-menerus. Nilai yang didapat tersebut dihayati melalui pengalaman 

langsung, sehingga membentuk kebiasaan (habitus) moral santri yang berkelanjutan dan 

berdampak pada keterpengaruhan perilaku sosial kemasyarakatan (Jenkins, 2004). 

Kebiasaan yang sudah terbentuk tentunya bukan hanya untuk dirinya sendiri, namun bisa 

memberikan dampak secara luas kepada masyarakat ketika mereka kembali kelingkungan 

sosial sebagaisalah satu bagian dari kegiatan dakwah (Toni, 2016). Dalam perspektif 

konstruksi sosial, nilai keagamaan dan moral yang diproduksi oleh pesantren dilembagakan 

melalui tradisi, aturan, dan praktik sosial yang mengikat kehidupan santri. Nilai-nilai yang 

sudah terproduksi di lingkungan pesantren kemudian direproduksi dan disebarluaskan di 

tengah-tengah masyarakat melalui interaksi mereka sehari-hari dengan masyarakat. perihal 

tersebut menunjukan bahwa pesantren memiliki peran strategis dalam membentuk 

kesadaran moral dan realitas sosial-keagamaan masyarakat Muslim Indonesia (Azra, 

2002). Dengan demikian dapat kita pahami bahwasanya pesantren tidak serta merta 

bertindak sebagai lembaga yang memberikan pemahaman agama secara normatif, 

melainkan berfungsi juga agen sosialisasi moral yang efektif untuk membentuk karakter 

individu dan kolektivitas sosial. 

Produksi nilai-nilai sosial-keagamaan yang terjadi di pesantren Al-Fatah Tapada 

diterapkan melalui perkataan dan perbuatan yang berdampak pada pembentukan realitas 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

107 

 

yang ditransmisikan kepada masyarakat termasuk dalam kategori dakwah bil lisan 

(perkataan) dan dakwah bil hal (perbuatan). Nilai-nilai keagamaan yang disampaikan tidak 

hanya secara verbal melalui ceramah atau pengajian-pengajian, tetapi dipraktekan secara 

langsung dan konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Karena dakwah yang dijalankan oleh 

pesantren salah satunya yaitu bekerja melalui nilai dalam tindakan nyata. Seperti nilai-nilai 

kesederhanaan dan keadilan tidak serta merta diajarkan secara normatif, melainkan 

diwujudkan dalam praktek keseharian (Gafur, 2025). Karena tujuan pendidikan di 

pesantren tidak semata-mata hanya memperkaya pengetahuan, melainkan untuk 

meningkatkan moral, meningkatkan nilai spiritual dan nilai-nilai kemanusian universal 

(Kholili, 2012). Praktek dakwah semacam ini menjadi faktor paling kuat agar lebih mudah 

terinternalisasi dalam sistem kehidupan pesantren dan menjadi nilai keislaman yang hadir 

sebagai realitas sosial yang telah hidup dan mengikat.  

Nilai-nilai seperti kedisiplinan ibadah, kesederhanaan hidup, dan solidarita sosial 

ditanamkan melalui pola pendidikan dan keteladanan. Kiai tentunya memiliki peran sentral 

dalam dakwah yang tidak hanya mengajarkan ajaran Islam, tetapi juga berperan sebagai 

media yang memproduksi legitimasi moral atas nilai-nilai keagamaan yang telah 

diajarkannya. Temuan tersebut dapat memperkuat pandangan bahwasanya otoritas 

simbolik seorang Kyai menjadi modal penentu utama pondok pesantren dalam membentuk 

orientasi nilai keagamaan santri dan masyarakat (Dhofier, 2011). Dalam pandangan 

konstruksi sosial, praktek dakwah yang dilakukan pesantren tersebut, pada tahap ini 

dipahami sebagai proses ekspresi nilai-nilai keislaman ke dalam realitas sosial konkrit para 

santri dan masyarakat melalui tindakan dan interaksi yang berulang. Pesantren pada tahap 

ini juga berfungsi sebagai produsen makna sosial-keagamaan yang menstrukturkan 

tindakan dan relasi sosial warganya (Berger & Luckmann, 2013).  

Nilai yang telah diekspresikan dalam realitas sosial kemudian terlembaga sebagai 

norma dan aturan yang memiliki legitimasi religius. Para warga pesantren pada tahap 

selanjutnya akan menghayati norma dan nilai yang berlaku di pesantren sebagai bagian dari 

kesadaran subjektif dan identitas dirinya. Melalui pengalaman hidup yang dijalankan di 

lingkungan pesantren, pembiasaan yang berulang serta interaksi yang dilakukan secara 

intensif dalam kehidupannya sehari-hari, nilai-nilai yang terdapat di pesantren akan 

tertanam secara mendalam dalam diri para santri. Proses internalisasi ini secara otomatis 

akan membentuk cara pandang santri terhadap realitas sosial, termasuk dalam memaknai 

relasi sosial, otoritas, dan tanggung jawab moral. Melalui berbagai rangkaian yang telah 

dilakukan, proses eksternalisasi, objektivikasi dan internalisasi yang terdapat di pesantren 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

108 

 

berfungsi secara aktif dalam membentuk realitas sosial-keagamaan. Realitas yang telah 

hidup di dalam pesantren selanjutnya akan ditransmisikan oleh para santri dan akan 

memproduksi realitas sosial-keagamaan ketika mereka berinteraksi langsung dengan 

masyarakat. Maka, pesantren dapat kita pahami sebagai produsen realitas sosial-

keagamaan yang berkelanjutan, dimana nilai-nilai keagamaan dilembagakan dan dihayati 

sebagai kebenaran sosial dalam kehidupan bermasyarakat (Berger & Luckmann, 2013). 

Hasil observasi yang dilakukan menunjukan bahwa pembentukan realitas sosial-

keagamaan di lingkungan pesantren terjadi secara intens melalui praktik keseharian santri. 

Para santri memakai kepatuhan terhadap aturan yang diterapkan sebagai bagian dari ibadah, 

bukan hanya kewajiban sosial. Proses tersebut menunjukan bahwa kuatnya proses 

internalisasi nilai sosial-keagamaan kedalam kesadaran sosial santri. Apa yang diajarkan 

dan dicontohkan oleh Kiai dianggap sebagai pedoman hidup, bukan hanya sekedar ketika 

masih mondok di pesantren, tetapi ketika nanti kembali dan berbaur di tengah-tengah 

masyarakat (Arifin, 2025). Pernyatan tersebut menunjukan bahwa otoritas Kiai merupakan 

sumber legitimasi nilai dan makna sosial, sehingga pandangan yang lahir dibenak para 

santri melalui reaksi simbolik yang terjadi antara santri dan Kiai (Dhofier, 2011; Geertz, 

2014).  

Aturan dan tradisi di pesantren sangaja dirancang untuk membentuk karakter sosial 

para santri. Para pengelola menyebutkan bahwa pembiasaan kehidupan yang diterapkan di 

pesantren agar para santri terbiasa hidup bermasyarakat dan memiliki kepekaan sosial. 

Praktek yang ditunjukan oleh pesantren secara sadar memproduksi realitas sosial yang 

menekankan nilai kolektivitas dan tanggung jawab moral (Azra, 2002). Dengan demikian, 

dapat ditegaskan bahwa pesantren tidak hanya menjadi ruang Pendidikan agama semata, 

melainkan juga menjadi arena pembentukan realitas sosial. Nilai dan norma yang 

diproduksi di pesantren dilembagakan, diinternalisasi, dan direproduksi melalui praktik 

sosial sehari-hari, sehingga membentuk kesadaran kolektif para santri dan mengarah pada 

kehidupan sosial masyarakat di luar pesantren (Berger & Luckmann, 2013). 

Proses sosialisasi yang terjadi di pondok pesantren dalam melakukan konstruksi 

sosial berlangsung secara intensif melalui pembiasaan nilai dan norma keagamaan dalam 

kehidupan sehari-hari. Sajak awal masuk pesantren para santri akan dikenalkan dengan tata 

tertib, tradisi kepatuhan, dan pola hidup kolektif yang dapat membentuk kerangka dasar 

perilaku sosial mereka. Dalam menjalankan kehidupan pesantren, para santri akan 

mengalami hal yang dianggap berat, tetapi dengan pembiasaan yang dilakukan secara terus-

menerus, aturan yang diterapkan di pesantren akan terasa biasa bahkan akan menjadi suatu 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

109 

 

kebutuhan hidup (Arifin, 2025). Proses tersebut menunjukan bahwa nilai pesantren yang 

diekspresikan kedalam praktik sosial dan dilembagakan sebagai kebiasaan yang dianggap 

wajar dalam kehidupan keseharian santri (Berger & Luckmann, 2013).  

Dengan berjalannya waktu, tentunya nilai dan norma yang diterapkan di pesantren 

diinternalisasi dan akan menjadi bagian dari kebutuhan kesadaran serta menjadi identitas 

para santri. Melalui interaksi yang intens dan berulang dengan Kiai, pengurus, sesama 

santri, nilai-nilai sosial-keagamaan yang diterapkan tidak lagi dianggap sebagai paksaan, 

melainkan menjadi pedoman hidup. Hal yang paling dapat dirasakan ketika menjalani 

kehidupan pesantren yaitu berkaitan dengan perubahan sikap, jadi lebih disiplin, dan sadar 

akan tanggungjawab (Arifin, 2025). Temuan tersebut menegaskan bahwa sosialisasi santri 

merupakan mekanisme internalisasi realitas sosial-keagamaan yang dapat membentuk cara 

pikir dan cara pandang serta tindakan santri, baik didalam maupun diluar pesantren (Berger 

& Luckmann, 2013).  

Produksi Pengatahuan Keagamaan Pondok Pesantren Al-Fatah Tapadaka 

Pondok pesantren selain memiliki peran dakwah untuk melakukan produksi nilai 

sosial-keagamaan, pondok pesantren juga memiliki fungsi dakwah sebagai mekanisme 

produksi pengetahuan keagamaan. Melalui sistem pendidikan relasi otoritas dan praktik 

kehidupan sehari-hari, pesantren telah menjadi arena produksi pengetahuan tentang makna 

sosial-keagamaan yang berkelanjutan. Pengetahuan yang terbentuk di pesantren tidak 

bersifat netral, tetapi merupakan hasil dari dialektika antara ajaran agama, tradisi pesantren 

dan konteks sosial tempat pesantren tersebut berada (Berger & Luckmann, 2013). Pesantren 

termasuk pendidikan tradisonal yang menekankan pada pelajaran untuk memahami, 

mendalami, menghayati dan mengamalkan ajaran agama dengan menekankan pentingnya 

moral keagamaan sebagai pedoman hidup untuk berperilaku sehari-hari (Harisah, 2020). 

Pengetahuan yang dimiliki oleh para santri didapatkan melalui kurikulum yang diterapkan 

oleh pesantren. Kurikulum yang dijalankan berupa pengajian kitab serta tradisi yang sudah 

terlembaga di dalam pondok pesantren Al-Fatah Tapadaka yang telah diwariskan secara 

terus menerus. Pengetahuan yang didapat tidak serta merta bersifat kognitif, melainkan 

secara normatif dan praktis yang menjadi pedoman tindakan sosial para santri. 

Pengajaran yang diperoleh para santri melalui kajian dan pembelajaran kitab-kitab 

menjadi rujukan utama dalam membentuk cara pandangan santri terhadap realitas sosial. 

Pengetahuan keagamaan yang diperoleh oleh para santri tidak hanya diposisikan sebagai 

wacana alternatif, melainkan sebagai kebenaran yang dianggap sah dan otoritatif. Dalam 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

110 

 

konteks ini, dakwah pesantren yang diterapkan oleh pesantren Al-Fatah Tapadaka berperan 

dalam membangun stock of knowledge yang menjadi dasar pemaknaan dalam realitas sosial 

santri dan masyarakat (Berger & Luckmann, 2013). Penemuan tersebut sejalan dengan apa 

yang disampaikan Ziemek yang mengatakan bahwa pesantren memiliki peran yang sangat 

penting dalam mentransmisikan pengetahuan keagamaan yang terlembagakan, serta 

memiliki pengaruh yang begitu luas dalam kehidupan sosial (Ziemek, 1986). Melalui 

proses pembelajaran seperti ini, pesantren dapat membentuk kerangka berpikir santri yang 

diharapkan dapat memahami hubungan sosial berdasarkan nilai-nilai keislaman seperti 

keadilan, kesederhanaan, ketaatan dan tanggung jawab sosial (Bruinessen, 2012; Dhofier, 

2011).  

Selain melalui kurikulum keagamaan yang sudah ada, pesantren Al-Fatah juga 

memproduksi nilai sosial melalui praktik kehidupan komunal. Seperti kehidupan bersama 

di lingkungan pesantren yang meliputi disiplin kolektif, gotong royong, dan penghormatan 

terhadap otoritas Kyai yang menjadi sarana internalisasi nilai yang efektif bagi para santri 

karena berinteraksi secara langsung dan terus menerus (Kholili, 2012). Nilai yang terbentuk 

tersbeut tidak hanya diajarkan secara verbal, tetapi juga dipraktekan secara langusng dalam 

interasi sehari-hari, sehingga membentuk kebiasaan para santri dan dapat dijalankan secara 

terus menerus (Jenkins, 2004).  

Kiai sebagai figur utama dalam pendidikan pesantren sangat menentukan produksi 

nilai dan pengetahuan sosial di pesantren. Karena Kiai menjadi patron dalam otoritas 

simbolik para santri yang dapat memungkinkan diri seorang Kiai menjadi produsen dan 

penjaga makna sosial keagamaan. Melalui ceramah yang dilakukan dan fatwa-fatwa yang 

disampaikan serta keteladanan yang diterapkan, Kiai menjadi rujukan dalam membentuk 

cara pandang santri dan masyarakat dalam menafsirkan persoalan sosial, moral dan 

keagamaan. Para santri di pondok pesantren kebanyakan belajar dari sikap Kiai daripada 

dari ceramah. Cara hidup Kiai menjadi contoh langsung bagi para santri (Gafur, 2025). 

Praktik tersebut mencerminkan sikap dakwah bil hal dari seorang Kiai yang menyampaikan 

dakwah secara non verbal dengan cara melalui tindakan konkret (Azra, 2002). Keteladanan 

dari Kiai berfungsi menjadi sarana internalisasi nilai para santri karena adanya interaksi 

sehari-hari. 

Produksi pengetahuan sosial yang ada di pesantren secara lebih jauh, yaitu dengan 

adanya keterlibatannya dalam kehidupan bermasyarakat. Aktivitas dakwah, pendidikan 

masyarakat, serta program pemberdayaan sosial-ekonomi menunjukan bahwa peran 

pesantren tidak hanya memproduksi pengetahuan secara tradisional, tetapi memiliki peran 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

111 

 

untuk menciptakan pengetahuan baru yang relevan dengan kebutuhan zaman sosial 

kontemporer. Upaya tersebut harus dimiliki pesantren sebagai kapasitas adaptif dalam 

merespon perubahan dan perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas keagamaan 

(Azra, 2002). 

Dengan demikian, pesantren tidak serta merta dipahami sebagai institusi tradisional 

yang cenderung terbelakang, tetapi pesantren dapat menjadi institusi yang secara aktif 

memproduksi nilai dan pengetahuan sosial yang membentuk realitas sosial masyarakat. 

pengajian yang dilakukan di pesantren bukan cuman memahami kitab, tapi juga belajar 

tentang adab. Baik cara duduk, cara mendengar, sampai pada proses melayani guru dan 

menghargai sesama dan itu semua kami anggap sebagai ibadah (Arifin, 2025). ). Proses 

penanaman nilai dan pengetahuan yang diajarkan di pesantren tidak hanya bertujuan untuk 

membimbing praktik keagamaan, tetapi diharapkan dapat berperan untuk mempengaruhi 

pola relasi sosial, orientasi moral, dan kesadaran kolektif santri dan masyarakat. Berger dan 

Luckmann menyebut proses tersebut sebagai arena dimana pengetahuan keagamaan 

dilembagakan dan diinternalisasi melalui nilai sosial yang hidup dan dapat berpengaruh 

dalam masyarakat (Berger & Luckmann, 2013).    

Begitu juga dengan nilai pengetahuan keagamaan yang terdapat di pesantren yang 

bersifat transformative. Proses pendidikan yang diajarkan dan dijalankan oleh pesantren 

mendorong para santri untuk dapat terlibat aktif dalam kehidupan sosial. Nilai-nilai 

keislaman dikonstruksikan sebgai pedoman moral dalam mebangun relasi sosial yang adil 

dan harmonis (Madjid, 2000). Santri harus betul-betul paham bahwa agama yang diajarkan 

itu memiliki manfaat sosial, baik melalui praktek keseharian, pemahaman agama yang 

disampaikan melalui ceramah, serta membantu kepada sesama merupakan implikasi sosial 

dari nilai agama yang berasal dari pengetahuan keagamaan untuk mewujudkan tatanan 

sosial yang rukun (Gafur, 2025). 

Pesantren Al-Fatah Tapadaka dalam Pembentukan Praktik Sosial Santri dan 

Masyarakat 

Dakwah yang dilakuakn di pesantren Al-Fatah Tapadaka tentunya tidak hanya 

berhenti pada tatanan nilai dan pengetahuan semata, melainkan berlanjut pada 

pembentukan praktik sosial santri dan perubahan lembaga-lembaga kemasyarakatan yang 

dapat mempengaruhi sikap dan pola prilaku masyarakat (Harisah, 2020). Para santri 

menginternalisasikan nilai dan pengetahuan keagamaan yang dimiliki kedalam tindakan 

keseharian mereka, seperti pola interaksi, etos kerja, kepatuhan terhadpa otoritas dan 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

112 

 

keterlibatan dalam kegiatan sosial-keagamaan masyarakat. Ketika para santri berbaur dan 

berinteraksi dengan masyrakat, mereka memproduksi praktik sosial yang diperleh selama 

masih mondok di pesantren. Maka dengan demikian, dakwah pesantren berfungsi sebagai 

mekanisme reproduksi sosial yang berkelanjutan. Proses yang terjadi tersebut menunjukan 

bahwa pesantren memiliki pengaruh yang signifikan dalam relasi sosial yang lebih luas. 

Proses tersebut merupakan penyerapan yang dilakukan oleh individu dalam menyerap 

realitas objektif pesantren kedalam kesadaran subjektif mereka (Berger & Luckmann, 

2013). 

Penelitian yang dilakukan di pesantren Al-Fatah Tapada menegaskan bahwa 

pesantren memiliki fungsi sebagai agen pembentuk realitas sosial melalui praktik dakwah 

yang terinstitusionalisasi. Peran pesantren tidak stagnan hanya pada merefleksikan realitas 

sosial masyarakat, tetapi memiliki peran secara aktif memproduksi dan melegitimasi 

realitas tersebut. Otoritas keagamaan yang terdapat di pesantren telah memberikan 

legitimasi simbolik terhadap nilai, pengetahuan, dan praktik sosial yang berkembang di 

masyarakat. Peran yang dilakukan oleh pesantren sebagai agen dalam melakukan 

konstruksi sosial dapat dilihat juga dalam kemampuannya dalam membingkai isu-isu sosial 

dan keagamaan yang dihadapi oleh masyarakat. Melalui peran dakwah yang dilakukan, 

pesantren Al-Fatah Tapadaka bisa memberikan interpretasi keagamaan atas berbagai 

fenomena persoalan sosial, sehingga dapat membentuk cara pandang masyarakat dalam 

memahami dan merespon realitas sosial. Dengan demikian, dakwah yang dilakukan oleh 

pesantren dapat kita pahami sebagai proses dialektis yang menghubungkan struktur 

institusional pesantren dengan tindakan sosial individu (Berger & Luckmann, 2013). 

Pesantren memiliki peran strategis dalam emproduksi makna yang dapat mempengruhi 

struktur sosial dan pola relasi masyarakat.   

Transformasi realitas sosial masyarakat nampak ketika nilai pesantren mulai 

dilembagakan dalam bentuk kegiatan keagamaan secara kolektif, norma sosial, dan 

kepemimpin. Peran yang dilakukan oleh para santri yang memposisikan dirinya sebagai 

tokoh agama, penggerak pengajian-pengajian atau pemimpin dalam setiap ritual 

keagamaan menunjukan proses objektivikasi nilai dari pesantren yang dilakukan diluar 

isntitusi asalanya. Sehingga pesantren tidak hanya dipahami sebagai lembaga yang 

melakukan transfer of knowledge, tetapi lembaga yang melaksanakan transfer of values 

(Harisah, 2020). Ketiak masyarkaat menerima dan mempraktikan nilai sosial keagamaan 

secara berulang, nilai yang berasal dari pesantren tidak lagi dipersepsikan sebagai nilai 

pesantren, melainkan sebagai relaitas sosial yang sah dan sangat wajar untuk dipraktekan. 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

113 

 

Proses ini secara tidak langsung menegaskan bahwa pesantren memiliki fungsi sebagai 

agen tranasformasi sosial yang secara berkesinambungan membentuk dan memperbaharui 

realitas sosial masyarakat (Berger & Luckmann, 2013).  

Pesantren tentunya memiliki pengaruh yang signifikan terhadap pembentukan pola 

pikir santri dan masyarakat, khususnya berkaitan dengan cara mereka merepresentasikan 

realitas sosial dalam menjalankan praktik sosial di tengah-tengah masyarakat. Proses 

Pendidikan sosialisasi yang diterima oleh santri berlangsung secara intensif di pesantren 

sebagai pembentuk cara pandang keagamaan yang menekankan pada kedisiplinan, 

kepatuhan terhadap norma yang berlaku dan orientasi moral dalam bertindak. Cara berpikir 

yang terbentuk ketika menjalani pemondokan di pesantren membentuk cara berpikir yang 

lebih teratur dan selalu mempertimbangkan nilai-nilai agama sebelum bertindak (Arifin, 

2025). 

Pola pikir yang terbentuk tentunya akan berlanjut pada praktik sosial yang 

dilakukan dan tampak pada keterlibatan santri diberbagai aktivitas masyarakat. praktik 

sosial yang dilaksanakan seperti kepemimpinan keagamaan, pengeorganisasin kegiatan 

sosial, penyelesaian masalah secara musyawarah dan praktik sosial sebagaianya, dapat 

mencerminkan nilai-nilai pesantren yang telah mengalami objektivitas dalam kehidupan 

sosial. Para santri ketika berinteraksi dengan masyarakat, mereka lebih tertib, sopan dan 

teratur dan bisa mengarahkan masyarakat pada hal-hal kebaikan (Yatminto, 2025). Kiai 

dan para santri juga memiliki peran yang sangat sentral dalam struktur sosial sebagai aktor 

yang memproduksi dan mereproduksi nilai keagamaan serta norma sosial. Kiai sebagai 

pusat otoritas moral dan simbolik, sedangkan santri menjadi perpanjangan institusional 

pesantren dalam kehidupan masyarakat. Dengan demikian pesantren tidak hanya 

membentuk individu secara personal, melainkan mengarah pada praktik sosial masyarakat 

melalui internalisasi dan reproduksi nilai secara berlanjut (Berger & Luckmann, 2013).  

Dalam penelitian ini, temuan-temuan penelitian menunjukan bahwa dakwah 

pesantren Al-Fatah Tapadaka bekerja secara simultan melalui dialektika eksternalisasi, 

objektivikasi dan internalisasi. Dakwah yang dilakukan pesantren menginternalisasikan 

nilai-nilai dan pengetahuan keagamaan melalui praktik sosial, kemudian 

mengobjektivikasikan nilai tersebut dalam bentuk institusi dan norma pesantren, serta 

menginternalisasikan kedalam kesadaran santri dan masyarakat. Posisi pesantren sebagai 

produsen realitas sosial memperkuat posisi dakwah, bahwasanya dakwah tidak sekedar 

aktivitas normative, melainkan memiliki implikasi dalam praktik sosial dalam struktur 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

114 

 

kehidupan santri dan masyarakat, serta memiliki peran aktif dalam membentuk realitas 

sebagai institusi produksi sosial. 

Kesimpulan  

Penelitian yang dilakukan ini menunjukan bahwa pesantren Al-Fatah Tapadaka 

memiliki fungsi sebagai institusi keagamaan dan sosial yang secara aktif memproduksi dan 

mereproduksi realitas sosial melalui mekanisme sosialisasi, internalisasi nilai dan 

reproduksi praktik sosial. Temuan yang didapat, bahwasanya dakwah pesantren Al-Fatah 

Tapadaka tidak hanya memiliki fungsi sebagai aktivitas penyampaian ajaran keagamaan, 

tetapi juga memiliki fungsi sebagai proses sosial yang terinstitusionalisasi dalam kehidupan 

pesantren. Melalui praktik dakwah baik secara lisan (bil lisan) maupun praktik langsung 

(bil hal) yang terintegrasi dengan sistem Pendidikan, tradisi keilmuan dan relasi sosial, 

pesantren secara efektif memproduksi nilai, pengetahuan, dan praktik sosial yang dapat 

memproduksi dan mereproduksi cara pandang serta tindakan santri dan masyarakat. Tradisi 

pesantren yang berproduksi secara terus menerus, nilai-nilai pesantren mengalami 

eksternalisasi, objektifikasi dan internalisasi dalam kesadaran para santri sehingga dapat 

membentuk pola pikir, sikap, dan praktik sosial para santri ketika berinteraksi dengan 

masyarakat.  

Selain itu, penelitian ini juga menegaskan bahwasanya pesantren Al-Fatah 

Tapadaka tidak berhenti pada pembentukan realitas sosial secara internal saja, melainkan 

mentransformasikan realitas sosial masyarakat melalui peran para santri. Para santri sendiri 

tentunya berperan sebagai agen sosial yang bertugas untuk memproduksi nilai dan norma 

pesantren di ruang sosial yang lebih luas, mendapatkan legitimasi dalam struktur sosial 

lokal, serta berperan untuk mempengaruhi pola praktik keagamaan dan sosial 

kemasyarakatan. Maka dengan demikian, pesantren menduduki posisi strategis sebagai 

produsen, mediator, dan pembentuk realitas sosial yang berkelanjutan. Temuan dalam 

penelitian ini ikut juga memperkuat perspektif konstruksi sosial yang dikemukakan oleh 

Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, bahwasanya realitas sosial bukan sesuatu yang 

statis, melainkan sesuatu yang selalu diproduksi dan diperbaharui melalui interaksi antara 

institusi, aktor dan struktur sosial, dengan pesantren sebagai salah satu aktor kunci dalam 

konteks masyarakat Indonesia.  

 

 



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi                                                                   Budi Nurhamidin 

Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025  (e) ISSN 29640-0660 

115 

 

Daftar Pustaka 

Azra, A. (2002). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (4th 

ed.). Logos Wacana Ilmu. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (2013). Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang 

Sosiologi Pengetahuan (Hasan, Trans.). LP3ES. 

Bruinessen, M. Van. (2012). Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat (1st ed.). Gading 

Publishing. 

Creswell, W. J. (2021). Research Design: Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif, dan 

Campuran (A. Fawaid & K. R. Pancasari, Trans.; V). Pustaka Pelajar. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai 

Masa Depan Indonesia (1st ed.). LP3ES. 

Geertz, C. (2014). Agama Jawa: Abangan, Santir, Priyai, dalam Kebudayaan Jawa . 

Komunitas Bambu. 

Harisah, A. N. (2020). Pesantren Sebagai Lembaga Dakwah Perubahan Sosial Budaya. Al-

Riwayah: Jurnal Kependidikan, 12, 1–22. 

Jenkins, R. (2004). Membaca Pemikiran Pierre Bourdieu (H. Purwanto, Ed.; Nurhadi, 

Trans.; 1st ed.). Kreasi Wacana. 

Kholili, H. M. (2012). Pondok Pesantren dan Pengembangan Potensi Dakwah. Jurnal 

Dakwah, XIII, 177–202. 

Madjid, N. (2000). Islam Doktrin dan Peradaban . Paramadina. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook (3rd ed.). Sage. 

Munir, M., & Ilaihi, W. (2018). Manajemen Dakwah. Kencana. 

Toni, H. (2016). Pesantren Sebagai Potensi Pengembangan Dakwah Islam. Dakwah Dan 

Komunikasi, 1, 97–110. 

Turmudi, E. (2006). Struggling for the Umma: changing leadership roles of kiai in 

Jombang, East Java. ANU Press. 

Yin, K. R. (2023). Studi Kasus Desain dan Metode (Iswadi, N. Karnati, & A. Andry, Trans.). 

Adab. 

Ziemek, M. (1986). Pesantren Dalam Perubahan Sosial (B. B. Soendjojo, Trans.). P3M. 

Wawancara 

Arifin. (2025, November 15). (B. Nurhamidin, Interviewer) 

Gafur, A. (2025, November 15). (B. Nurhamidin, Interviewer) 

Yatminto. (2025, November 15). (B. Nurhamidin, Interviewer) 

 


	Wawancara

