Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

PERAN DAKWAH PONDOK PESANTREN SEBAGAI PRODUSEN DAN
PEMBENTUK REALITAS SOSIAL
STUDI KASUS PONDOK PESANTREN AL-FATAH TAPADAKA
KECAMATAN DUMOGA UTARA

Budi Nurhamidin
Institut Agama Islam Muhammadiyah Kotamobagu
e-mail : budinurhamidin@jiaimkotamobagu.ac.id

Abstract: This study aims to analyze the role of Islamic boarding school da'wah as a
producer of social reality through the process of constructing socio-religious values,
knowledge and reproduction of social practices. This research uses a quantitative
approach with a case study design at the Al-Fatah Tapadaka Islamic boarding school,
Dumoga Utara District, with data collection techniques in the form of participatory
observation and in-depth interviews. The results of this study indicate that Islamic boarding
schools function as socio-religious institutions that systematically produce religious and
moral values through daily practices, Islamic boarding school traditions and the
relationship between Kiai and students. This externalization process occurs through the
exemplary behavior of the kiai and the regulation of pesantren life, which is then objectified
in the form of institutional norms and traditions, and internalized by the students as part of
their mindset and self-identity. Furthermore, the pesantren's values and social practices
are reproduced by the students in their community life, thus contributing to the
transformation of social reality. This research also confirms that Islamic boarding schools
have a strategic position as producers, mediators, and shapers of sustainable social
realities.

Keywords: Islamic Boarding School Dakwah, Construction, Social Reality

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran dakwah pondok pesantren
sebagai produsen pembentuk realitas sosial melalui proses konstruksi nilai sosial
keagamaan, pengetahuan dan reproduksi praktik sosial. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kuantitatif dengan desain studi kasus di pondok pesantren Al-Fatah Tapadaka
Kecamatan Dumoga Utara, dengan teknik pengumpulan data berupa observasi partisipatif
dan wawancara mendalam. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa pesantren memiliki
fungsi sebagai institusi sosial keagamaan yang secara sistematis memproduksi nilai-nilai
keagamaan dan moral melalui praktik keseharian, tradisi pesantren dan adanya relasi
antar Kiai dan santri. Proses eksternalisasi ini berlangsung melalui keteladanan Kiai dan
adanya pengaturan kehidupan pesantren yang kemudian mengalami objektivikasi dalam
bentuk norma dan tradisi institusi, serta diinternalisasikan oleh para santri sebagai bagian
dari pola pikir dan identitas diri. Lebih lanjut, nilai dan praktik sosial pesantren di
reproduksi oleh santri dalam kehidupan bermasyarakat, sehingga berkontribusi pada
transformasi realitas sosial. Penelitian ini juga menegaskan bahwa pesantren memiliki
posisi strategis sebagai produsen, mediator, dan pembentukan realitas sosial yang
berkelanjutan..

Kata Kunci : Dakwah Pesantren, Konstruksi, Realitas Sosial

101


mailto:budinurhamidin@iaimkotamobagu.ac.id

Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Pendahuluan

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan tertua dan merupakan
Pendidikan asli Indonesia yang sudah ada jauh sebelum kemerdekaan. Pondok pesantren
dalam Pendidikan tentunya memiliki peran strategis untuk melakukan pembentukan
kehidupan beragama dan sosial masyarakat. Ketika kita lihat dari faktor sejarahnya,
pesantren tidak semata-mata menjadi tempat transmisi ilmu-ilmu keislaman, melainkan
menjadi juga tempat pusat pembinaan moral, spiritual, dan sosial umat Islam (Dhofier,
2011).

Pondok pesantren yang merupakan salah satu institusi keagamaan tentunya
memiliki peran yang sangat penting untuk melakukan pelestarian dan pengembangan
tradisi keilmuan Islam. Proses pendidikan yang dilakukan di pesantren diorientasikan pada
pengajaran untuk menguasai sumber-sumber ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an,
hadits, ijma, dan qiyas yang diajarkan melalui kajian-kajian kitab klasik (kitab kuning).
Konsep Pendidikan yang diterapkan oleh pesantren berusaha menekankan pada kesatuan
antara ilmu, amal, dan akhlak, sehingga para santri memiliki integritas moral dan spiritual
yang baik (Bruinessen, 2012). Dalam proses Pendidikan yang dijalankan oleh pondok
pesantren, kiai memiliki posisi sentral dan peran strategis sebagai pemilik otoritas
keagamaan yang dijadikan sebagai rujukan utama dalam penafsiran dan praktik keislaman,
baik yang dilakukan dalam lingkungan pesantren maupun di lingkungan masyarakat sekitar
(Dhofier, 2011).

Masyarakat Indonesia, tidak sedikit yang masih memahami bahwa pondok
pesantren sebagai lembaga Pendidikan Islam yang berfokus pada transmisi ilmu
keagamaan dan pembinaan moral saja. Jauh dari pada itu, pesantren memiliki peran
strategis dalam praktik sosial yang aktif memproduksi, mendistribusikan dan melegitimasi
nilai-nilai keagamaan dalam ruang sosial masyarakat yang lebih luas (Turmudi, 2006).
Distribusi praktik sosial yang dilakukan tentunya berkenaan dengan aktivitas dakwah yang
dilakukan, dan secara tidak langsung, pesantren sangat memiliki kontribusi yang signifikan
dalam pembentukan realitas sosial kemasyarakatan di sekitarnya.

Pondok pesantren sebagai pusat pendidikan dan pengajaran Islam tidak berdiri
secara eksklusif, melainkan ikut tumbuh dan berkembang bersama komunitas sosial di
sekitarnya. Keterlibatan pesantren dalam kegiatan sosial-keagamaan, seperti kegiatan
filantropi, pengajian dan keterlibatanya dalam membantu menyelesaikan problem social,
dapat kita pahami bahwa pesantren memiliki peran sebagai agen integrasi sosial dan kontrol

moral ditingkat lokal (Geertz, 2014). Selain itu, pesantren juga punya keterlibatan dalam
102



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

proses pemberdayaan masyarakat melalui kegiatan ekonomi produktif, pelatihan
keterampilan dan Pendidikan berbasis kebutuhan sosial sebagai respon terhadap tantangan
zaman. Tindakan semacam ini memberikan bukti bahwa pesantren tidak semata-mata
memproduksi tradis keagamaan, tetapi juga mampu beradaptasi dengan perubahan sosial
yang dipengaruhi oleh modernitas tanpa kehilangan identitas aslinya (Azra, 2002). Melalui
aktivitas dan keterlibatannya dalam masyarakat, pesantren memiliki fungsi sebagai
pembentuk nilai-nilai sosial seperti gotong royong, solidaritas, kesederhanaan, kepedulian
terhadap sesama dan berfungsi sebagai ruang dialektik antara tradisi dan modernitas, antara
nilai-nilai keagamaan dan realitas sosial.

Integrasi fungsi keagamaan dan sosial yang dijalankan oleh pesantren sebagai salah
satu lembaga yang berperan dalam pembentukan realitas sosial-keagamaan masyarakat,
tentunya nilai keagamaan yang diajarkan tidak berhenti pada tatanan normatif, tetapi
mampu diimplementasikan dalam praktek social sehari-hari. Berger dan Luckmann
menjelaskan bahwa peran yang dilakukan oleh pesantren dapat dipahami sebagai arena
produksi dan reproduksi makna sosial-keagamaan, yang mana ajaran agama, otoritas kiai,
dan struktur sosial saling berinteraksi dan membentuk pola kehidupan masyarakat (Berger
& Luckmann, 2013). Selain itu, pola kehidupan masyarakat pesantren yang menekankan
pada kesederhanaan, ketaatan, disiplin, dan solidaritas sosial merupakan bentuk
internalisasi nilai yang berlangsung secara terus-menerus. Nilai-nilai yang diajarkan di
pesantren tidak hanya dipelajari secara secara formal, akan tetapi dijalankan secara
langsung dalam interaksi yang dilakukan dalam kehidupan sehari-hari. Proses yang
dijalankan tersebut menunjukan bahwa pesantren juga memiliki fungsi sebagai ruang
sosialisasi sosial yang efektif dalam habitus keagamaan dan sosial santri (Jenkins, 2004).

Proses pembentukan realitas sosial-keagamaan yang dilakukan oleh pesantren
termasuk juga dalam dakwah. Karena kata “dakwah” tidak bisa kita reduksi semata-mata
sebagai kegiatan ceramah keagamaan secara verbal. Tetapi, dakwah yang dilakukan
pesantren berlangsung juga melalui berbagai praktik sosial yang telah terintegrasi dalam
relasi sosial antara pesantren dan masyarakat (Munir & Ilaihi, 2018). Praktek-praktek yang
dilakukan secara simultan tersebut membentuk cara pandang, pola pikir, dan tindakan
sosial santri yang berujung pada direproduksi kembali pola interaksi mereka dengan
masyarakat. Dengan demikian, dakwah yang dilakukan oleh pesantren bekerja sebagai
proses sosial yang berkelanjutan dalam membangun makna dan realitas sosial (Berger &

Luckmann, 2013).

103



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Dalam penelitian ini, penulis berangkat dari problem yang mendiskreditkan
bahwasanya pondok pesantren hanya merupakan institusi keagamaan yang mengajarkan
ajaran agama secara normatif. Tetapi penulis akan memfokuskan penelitian ini pada studi
yang mengintegrasikan perspektif sosiologi pengetahuan, khususnya teori konstruksi sosial
atas realitas untuk membaca peran dakwah pesantren secara mendalam. Kesenjangan inilah
yang menjadi titik awal artikel ini dan menurut hemat penulis, penelitian semacam ini
belum banyak dilakukan. Padahal pendekatan ini sangat memungkinkan mengantarkan kita
pada pandangan yang lebih komprehensif tentang bagaimana pesantren tidak hanya
memproduksi ajaran Islam, tetapi juga memproduksi realitas sosial (Berger & Luckmann,
2013).

Adapun tujuan dari tulisan ini, yaitu ingin menganalisis peran dakwah pondok
pesantren sebagai produsen dan pembentuk realitas sosial yang mengambil studi kasus
penelitian di pondok pesantren Al-Fatah Tapadaka Kec. Dumoga Utara. Dalam penelitian
ini, fokus utamanya diarahkan pada bagaimana praktek dakwah pondok pesantren Al-Fatah
Tapadaka berkontribusi dalam memproduksi nilai-nilai sosial-keagamaan, membentuk
pengetahuan keagamaan yang terlembagakan dan bagaimana pondok pesantren Al-Fatah
Tapada mereproduksi praktek social santri dan masyarakat. Penulis dalam penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif, dan berupaya menangkap proses dialektika antara
struktur pesantren Al-Fatah Tapadaka, aktor dakwah dan realitas sosial yang terbentuk
(Creswell, 2021).

Harapan penulis secara teoritis, bahwa agar penelitian yang dilakukan ini dapat
memperkaya kajian sosiologi dakwah dengan menempatkan pondok pesantren sebagai
aktor aktif dalam konstruksi sosial. Adapun secara praktis, temuan dalam penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan strategi dakwah pesantren
agar lebih kontekstual dan reflektif terhadap perkembangan dan dinamika sosial
kemasyarakatan. Berdasar pada harapan baik secara teoritis maupun praktis, tulisan ini
tidak hanya berkontribusi pada pengembangan wacana akademik, tetapi juga relevan bagi

praktek dakwah dan Pendidikan Islam di Indonesia.

Metode Penelitan

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. Alasan
penulis memilih pendekatan ini karena penelitian ini ditujukan untuk memahami secara
mendalam proses sosial, makna, dan praktik dakwah yang berlangsung dalam konteks

pondok pesantren. Pendekatan ini tentunya memungkinkan peneliti untuk menangkap

104



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

realitas sosial dari perspektif aktor-aktor yang terlibat secara langsung dalam praktek
dakwah pesantren (Creswell, 2021). Studi kasus yang digunakan dalam penelitian ini
dikarenakan penelitian ini berfokus pada pondok pesantren Al-Fatah Tapadaka sebagai
objek analisis utama. Studi kasus sendiri memungkinkan adanya eksplorasi mendalam
terhadap fenomena dakwah pesantren dalam konteks realitas sosial dengan
mempertimbangkan kompleksitas realitas sosial, struktur, institusional dan dinamika kultur
yang melingkupinya (Yin, 2023). Dengan demikian, alasan penulis memilih menggunakan
pendekatan ini karena relevan untuk digunakan dalam menganalisis pesantren sebagai
produsen dan pembentuk realitas sosial.

Adapun dalam menentukan subjek penelitian, penulis menggunakan teknik
purposive, yakni cara menentukan subjek dengan sengaja berdasarkan kriteria tertentu
(Creswell, 2021). Berikut proses untuk memperoleh data penelitian, penulis melakukan
observasi partisipatif, yaitu dengan cara mengamati perilaku, aktivitas dan interaksi secara
langsung, serta menggunakan teknik wawancara mendalam, yakni dengan mengajukan
pertanyaan langusng kepada para informan. Penggunaan teknik pengumpulan data
bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif sekaligis memperkuat
keabsahan data melalui triangulasi. Setelah data didapatkan, selanjutnya penulis melakukan
analisis data secara interaktif dan berkelanjutan sejak tahap pengumpulan data hingga
penarikan kesimpulan. Tahapan yang dilakukan meliputi reduksi data, penyajian data dan

penarikan Kesimpulan (Miles et al., 2014).

Dakwah Pesantren Al-Fatah Tapadaka Sebagai Proses Produksi Nilai Sosial
Keagamaan

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan keagamaan yang memiliki peran
sangat penting dalam memproduksi dan menanamkan nilai-nilai keagamaan dan moral
kepada para santri serta masyarakat sekitar. Produksi nilai keagamaan yang dilakukan oleh
pesantren melalui sistem pendidikan yang menekankan pada penguasaan ajaran Islam
sekaligus membentuk karakter yang berakhlak mulia. Pengajian dan kajian yang dilakukan
oleh pesantren, pelaksanaan ibadah berjamaah, serta pembiasaan adab dalam menjalankan
kehidupan sehari-hari menjadi sarana utama dalam melakukan internalisasi nilai
keagamaan seperti keimanan, ketaatan, keikhlasan, dan tanggung jawab moral (Bruinessen,
2012). Jauh dari pada itu, pesantren juga berperan sebagai lembaga sosial (ijtimaiyyah) dan
penyiaran ajaran agama (dakwah tafaqquh fi al-din), memainakn peran strategis dalam

proses perubahan sosial seirama dengan dinamika masyarakat (Harisah, 2020). Dalam

105



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

konteks ini dapat dipahami bahwasanya pesantren tidak hanya mentransmisikan
pengetahuan agama, tetapi juga membentuk orientasi moral santri dalam memaknai
kehidupan sosial masyarakat.

Kiai sebagai figure sentral dan memiliki otoritas moral merupakan aktor utama yang
sangat berpengaruh dalam melakukan produksi nilai sosial keagamaan dan moral. Kiai
berfungsi sebagai teladan yang merepresentasikan nilai-nilai agama dalam praktik
kehidupan sehari-hari. Keteladan seorang Kiai dapat dilihat dari ucapan maupun
tindakannya, menjadi mekanisme efektif dalam pembentukan moral santri. Karena nilai-
nilai yang didapat oleh para santri tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi ditampilkan
dalam praktik nyata seorang Kiai (Dhofier, 2011). Otoritas simbolik yang dimiliki seorang
Kiai tentunya menjadikan pesantren sebagai ruang legitimasi nilai moral yang diakui dan
dihormati oleh komunitas pesantren dan secara umum oleh masyarakat luas.

Selain itu, relasi yang terjadi antara Kiai, santri dan masyarakat, produksi nilai
keagamaan dan moral yang berlangsung melalui kehidupan komunal dan sosial
kemasyarakatan, menekankan pada pola kehidupan bersama yang mengedepankan pada
kedisiplinan, kesederhanaan, dan solidaritas sosial yang memungkinkan terjadinya proses
internalisasi secara terus-menerus. Nilai yang didapat tersebut dihayati melalui pengalaman
langsung, sehingga membentuk kebiasaan (habitus) moral santri yang berkelanjutan dan
berdampak pada keterpengaruhan perilaku sosial kemasyarakatan (Jenkins, 2004).
Kebiasaan yang sudah terbentuk tentunya bukan hanya untuk dirinya sendiri, namun bisa
memberikan dampak secara luas kepada masyarakat ketika mereka kembali kelingkungan
sosial sebagaisalah satu bagian dari kegiatan dakwah (Toni, 2016). Dalam perspektif
konstruksi sosial, nilai keagamaan dan moral yang diproduksi oleh pesantren dilembagakan
melalui tradisi, aturan, dan praktik sosial yang mengikat kehidupan santri. Nilai-nilai yang
sudah terproduksi di lingkungan pesantren kemudian direproduksi dan disebarluaskan di
tengah-tengah masyarakat melalui interaksi mereka sehari-hari dengan masyarakat. perihal
tersebut menunjukan bahwa pesantren memiliki peran strategis dalam membentuk
kesadaran moral dan realitas sosial-keagamaan masyarakat Muslim Indonesia (Azra,
2002). Dengan demikian dapat kita pahami bahwasanya pesantren tidak serta merta
bertindak sebagai lembaga yang memberikan pemahaman agama secara normatif,
melainkan berfungsi juga agen sosialisasi moral yang efektif untuk membentuk karakter
individu dan kolektivitas sosial.

Produksi nilai-nilai sosial-keagamaan yang terjadi di pesantren Al-Fatah Tapada

diterapkan melalui perkataan dan perbuatan yang berdampak pada pembentukan realitas

106



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

yang ditransmisikan kepada masyarakat termasuk dalam kategori dakwah bil lisan
(perkataan) dan dakwah bil hal (perbuatan). Nilai-nilai keagamaan yang disampaikan tidak
hanya secara verbal melalui ceramah atau pengajian-pengajian, tetapi dipraktekan secara
langsung dan konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Karena dakwah yang dijalankan oleh
pesantren salah satunya yaitu bekerja melalui nilai dalam tindakan nyata. Seperti nilai-nilai
kesederhanaan dan keadilan tidak serta merta diajarkan secara normatif, melainkan
diwujudkan dalam praktek keseharian (Gafur, 2025). Karena tujuan pendidikan di
pesantren tidak semata-mata hanya memperkaya pengetahuan, melainkan untuk
meningkatkan moral, meningkatkan nilai spiritual dan nilai-nilai kemanusian universal
(Kholili, 2012). Praktek dakwah semacam ini menjadi faktor paling kuat agar lebih mudah
terinternalisasi dalam sistem kehidupan pesantren dan menjadi nilai keislaman yang hadir
sebagai realitas sosial yang telah hidup dan mengikat.

Nilai-nilai seperti kedisiplinan ibadah, kesederhanaan hidup, dan solidarita sosial
ditanamkan melalui pola pendidikan dan keteladanan. Kiai tentunya memiliki peran sentral
dalam dakwah yang tidak hanya mengajarkan ajaran Islam, tetapi juga berperan sebagai
media yang memproduksi legitimasi moral atas nilai-nilai keagamaan yang telah
diajarkannya. Temuan tersebut dapat memperkuat pandangan bahwasanya otoritas
simbolik seorang Kyai menjadi modal penentu utama pondok pesantren dalam membentuk
orientasi nilai keagamaan santri dan masyarakat (Dhofier, 2011). Dalam pandangan
konstruksi sosial, praktek dakwah yang dilakukan pesantren tersebut, pada tahap ini
dipahami sebagai proses ekspresi nilai-nilai keislaman ke dalam realitas sosial konkrit para
santri dan masyarakat melalui tindakan dan interaksi yang berulang. Pesantren pada tahap
ini juga berfungsi sebagai produsen makna sosial-keagamaan yang menstrukturkan
tindakan dan relasi sosial warganya (Berger & Luckmann, 2013).

Nilai yang telah diekspresikan dalam realitas sosial kemudian terlembaga sebagai
norma dan aturan yang memiliki legitimasi religius. Para warga pesantren pada tahap
selanjutnya akan menghayati norma dan nilai yang berlaku di pesantren sebagai bagian dari
kesadaran subjektif dan identitas dirinya. Melalui pengalaman hidup yang dijalankan di
lingkungan pesantren, pembiasaan yang berulang serta interaksi yang dilakukan secara
intensif dalam kehidupannya sehari-hari, nilai-nilai yang terdapat di pesantren akan
tertanam secara mendalam dalam diri para santri. Proses internalisasi ini secara otomatis
akan membentuk cara pandang santri terhadap realitas sosial, termasuk dalam memaknai
relasi sosial, otoritas, dan tanggung jawab moral. Melalui berbagai rangkaian yang telah

dilakukan, proses eksternalisasi, objektivikasi dan internalisasi yang terdapat di pesantren

107



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

berfungsi secara aktif dalam membentuk realitas sosial-keagamaan. Realitas yang telah
hidup di dalam pesantren selanjutnya akan ditransmisikan oleh para santri dan akan
memproduksi realitas sosial-keagamaan ketika mereka berinteraksi langsung dengan
masyarakat. Maka, pesantren dapat kita pahami sebagai produsen realitas sosial-
keagamaan yang berkelanjutan, dimana nilai-nilai keagamaan dilembagakan dan dihayati
sebagai kebenaran sosial dalam kehidupan bermasyarakat (Berger & Luckmann, 2013).

Hasil observasi yang dilakukan menunjukan bahwa pembentukan realitas sosial-
keagamaan di lingkungan pesantren terjadi secara intens melalui praktik keseharian santri.
Para santri memakai kepatuhan terhadap aturan yang diterapkan sebagai bagian dari ibadah,
bukan hanya kewajiban sosial. Proses tersebut menunjukan bahwa kuatnya proses
internalisasi nilai sosial-keagamaan kedalam kesadaran sosial santri. Apa yang diajarkan
dan dicontohkan oleh Kiai dianggap sebagai pedoman hidup, bukan hanya sekedar ketika
masih mondok di pesantren, tetapi ketika nanti kembali dan berbaur di tengah-tengah
masyarakat (Arifin, 2025). Pernyatan tersebut menunjukan bahwa otoritas Kiai merupakan
sumber legitimasi nilai dan makna sosial, sehingga pandangan yang lahir dibenak para
santri melalui reaksi simbolik yang terjadi antara santri dan Kiai (Dhofier, 2011; Geertz,
2014).

Aturan dan tradisi di pesantren sangaja dirancang untuk membentuk karakter sosial
para santri. Para pengelola menyebutkan bahwa pembiasaan kehidupan yang diterapkan di
pesantren agar para santri terbiasa hidup bermasyarakat dan memiliki kepekaan sosial.
Praktek yang ditunjukan oleh pesantren secara sadar memproduksi realitas sosial yang
menekankan nilai kolektivitas dan tanggung jawab moral (Azra, 2002). Dengan demikian,
dapat ditegaskan bahwa pesantren tidak hanya menjadi ruang Pendidikan agama semata,
melainkan juga menjadi arena pembentukan realitas sosial. Nilai dan norma yang
diproduksi di pesantren dilembagakan, diinternalisasi, dan direproduksi melalui praktik
sosial sehari-hari, sehingga membentuk kesadaran kolektif para santri dan mengarah pada
kehidupan sosial masyarakat di luar pesantren (Berger & Luckmann, 2013).

Proses sosialisasi yang terjadi di pondok pesantren dalam melakukan konstruksi
sosial berlangsung secara intensif melalui pembiasaan nilai dan norma keagamaan dalam
kehidupan sehari-hari. Sajak awal masuk pesantren para santri akan dikenalkan dengan tata
tertib, tradisi kepatuhan, dan pola hidup kolektif yang dapat membentuk kerangka dasar
perilaku sosial mereka. Dalam menjalankan kehidupan pesantren, para santri akan
mengalami hal yang dianggap berat, tetapi dengan pembiasaan yang dilakukan secara terus-

menerus, aturan yang diterapkan di pesantren akan terasa biasa bahkan akan menjadi suatu

108



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

kebutuhan hidup (Arifin, 2025). Proses tersebut menunjukan bahwa nilai pesantren yang
diekspresikan kedalam praktik sosial dan dilembagakan sebagai kebiasaan yang dianggap
wajar dalam kehidupan keseharian santri (Berger & Luckmann, 2013).

Dengan berjalannya waktu, tentunya nilai dan norma yang diterapkan di pesantren
diinternalisasi dan akan menjadi bagian dari kebutuhan kesadaran serta menjadi identitas
para santri. Melalui interaksi yang intens dan berulang dengan Kiai, pengurus, sesama
santri, nilai-nilai sosial-keagamaan yang diterapkan tidak lagi dianggap sebagai paksaan,
melainkan menjadi pedoman hidup. Hal yang paling dapat dirasakan ketika menjalani
kehidupan pesantren yaitu berkaitan dengan perubahan sikap, jadi lebih disiplin, dan sadar
akan tanggungjawab (Arifin, 2025). Temuan tersebut menegaskan bahwa sosialisasi santri
merupakan mekanisme internalisasi realitas sosial-keagamaan yang dapat membentuk cara
pikir dan cara pandang serta tindakan santri, baik didalam maupun diluar pesantren (Berger

& Luckmann, 2013).

Produksi Pengatahuan Keagamaan Pondok Pesantren Al-Fatah Tapadaka

Pondok pesantren selain memiliki peran dakwah untuk melakukan produksi nilai
sosial-keagamaan, pondok pesantren juga memiliki fungsi dakwah sebagai mekanisme
produksi pengetahuan keagamaan. Melalui sistem pendidikan relasi otoritas dan praktik
kehidupan sehari-hari, pesantren telah menjadi arena produksi pengetahuan tentang makna
sosial-keagamaan yang berkelanjutan. Pengetahuan yang terbentuk di pesantren tidak
bersifat netral, tetapi merupakan hasil dari dialektika antara ajaran agama, tradisi pesantren
dan konteks sosial tempat pesantren tersebut berada (Berger & Luckmann, 2013). Pesantren
termasuk pendidikan tradisonal yang menekankan pada pelajaran untuk memahami,
mendalami, menghayati dan mengamalkan ajaran agama dengan menekankan pentingnya
moral keagamaan sebagai pedoman hidup untuk berperilaku sehari-hari (Harisah, 2020).
Pengetahuan yang dimiliki oleh para santri didapatkan melalui kurikulum yang diterapkan
oleh pesantren. Kurikulum yang dijalankan berupa pengajian kitab serta tradisi yang sudah
terlembaga di dalam pondok pesantren Al-Fatah Tapadaka yang telah diwariskan secara
terus menerus. Pengetahuan yang didapat tidak serta merta bersifat kognitif, melainkan
secara normatif dan praktis yang menjadi pedoman tindakan sosial para santri.

Pengajaran yang diperoleh para santri melalui kajian dan pembelajaran kitab-kitab
menjadi rujukan utama dalam membentuk cara pandangan santri terhadap realitas sosial.
Pengetahuan keagamaan yang diperoleh oleh para santri tidak hanya diposisikan sebagai

wacana alternatif, melainkan sebagai kebenaran yang dianggap sah dan otoritatif. Dalam

109



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

konteks ini, dakwah pesantren yang diterapkan oleh pesantren Al-Fatah Tapadaka berperan
dalam membangun stock of knowledge yang menjadi dasar pemaknaan dalam realitas sosial
santri dan masyarakat (Berger & Luckmann, 2013). Penemuan tersebut sejalan dengan apa
yang disampaikan Ziemek yang mengatakan bahwa pesantren memiliki peran yang sangat
penting dalam mentransmisikan pengetahuan keagamaan yang terlembagakan, serta
memiliki pengaruh yang begitu luas dalam kehidupan sosial (Ziemek, 1986). Melalui
proses pembelajaran seperti ini, pesantren dapat membentuk kerangka berpikir santri yang
diharapkan dapat memahami hubungan sosial berdasarkan nilai-nilai keislaman seperti
keadilan, kesederhanaan, ketaatan dan tanggung jawab sosial (Bruinessen, 2012; Dhofier,
2011).

Selain melalui kurikulum keagamaan yang sudah ada, pesantren Al-Fatah juga
memproduksi nilai sosial melalui praktik kehidupan komunal. Seperti kehidupan bersama
di lingkungan pesantren yang meliputi disiplin kolektif, gotong royong, dan penghormatan
terhadap otoritas Kyai yang menjadi sarana internalisasi nilai yang efektif bagi para santri
karena berinteraksi secara langsung dan terus menerus (Kholili, 2012). Nilai yang terbentuk
tersbeut tidak hanya diajarkan secara verbal, tetapi juga dipraktekan secara langusng dalam
interasi sehari-hari, sehingga membentuk kebiasaan para santri dan dapat dijalankan secara
terus menerus (Jenkins, 2004).

Kiai sebagai figur utama dalam pendidikan pesantren sangat menentukan produksi
nilai dan pengetahuan sosial di pesantren. Karena Kiai menjadi patron dalam otoritas
simbolik para santri yang dapat memungkinkan diri seorang Kiai menjadi produsen dan
penjaga makna sosial keagamaan. Melalui ceramah yang dilakukan dan fatwa-fatwa yang
disampaikan serta keteladanan yang diterapkan, Kiai menjadi rujukan dalam membentuk
cara pandang santri dan masyarakat dalam menafsirkan persoalan sosial, moral dan
keagamaan. Para santri di pondok pesantren kebanyakan belajar dari sikap Kiai daripada
dari ceramah. Cara hidup Kiai menjadi contoh langsung bagi para santri (Gafur, 2025).
Praktik tersebut mencerminkan sikap dakwah bil hal dari seorang Kiai yang menyampaikan
dakwah secara non verbal dengan cara melalui tindakan konkret (Azra, 2002). Keteladanan
dari Kiai berfungsi menjadi sarana internalisasi nilai para santri karena adanya interaksi
sehari-hari.

Produksi pengetahuan sosial yang ada di pesantren secara lebih jauh, yaitu dengan
adanya keterlibatannya dalam kehidupan bermasyarakat. Aktivitas dakwah, pendidikan
masyarakat, serta program pemberdayaan sosial-ekonomi menunjukan bahwa peran

pesantren tidak hanya memproduksi pengetahuan secara tradisional, tetapi memiliki peran

110



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

untuk menciptakan pengetahuan baru yang relevan dengan kebutuhan zaman sosial
kontemporer. Upaya tersebut harus dimiliki pesantren sebagai kapasitas adaptif dalam
merespon perubahan dan perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas keagamaan
(Azra, 2002).

Dengan demikian, pesantren tidak serta merta dipahami sebagai institusi tradisional
yang cenderung terbelakang, tetapi pesantren dapat menjadi institusi yang secara aktif
memproduksi nilai dan pengetahuan sosial yang membentuk realitas sosial masyarakat.
pengajian yang dilakukan di pesantren bukan cuman memahami kitab, tapi juga belajar
tentang adab. Baik cara duduk, cara mendengar, sampai pada proses melayani guru dan
menghargai sesama dan itu semua kami anggap sebagai ibadah (Arifin, 2025). ). Proses
penanaman nilai dan pengetahuan yang diajarkan di pesantren tidak hanya bertujuan untuk
membimbing praktik keagamaan, tetapi diharapkan dapat berperan untuk mempengaruhi
pola relasi sosial, orientasi moral, dan kesadaran kolektif santri dan masyarakat. Berger dan
Luckmann menyebut proses tersebut sebagai arena dimana pengetahuan keagamaan
dilembagakan dan diinternalisasi melalui nilai sosial yang hidup dan dapat berpengaruh
dalam masyarakat (Berger & Luckmann, 2013).

Begitu juga dengan nilai pengetahuan keagamaan yang terdapat di pesantren yang
bersifat transformative. Proses pendidikan yang diajarkan dan dijalankan oleh pesantren
mendorong para santri untuk dapat terlibat aktif dalam kehidupan sosial. Nilai-nilai
keislaman dikonstruksikan sebgai pedoman moral dalam mebangun relasi sosial yang adil
dan harmonis (Madjid, 2000). Santri harus betul-betul paham bahwa agama yang diajarkan
itu memiliki manfaat sosial, baik melalui praktek keseharian, pemahaman agama yang
disampaikan melalui ceramah, serta membantu kepada sesama merupakan implikasi sosial
dari nilai agama yang berasal dari pengetahuan keagamaan untuk mewujudkan tatanan

sosial yang rukun (Gafur, 2025).

Pesantren Al-Fatah Tapadaka dalam Pembentukan Praktik Sosial Santri dan
Masyarakat

Dakwah yang dilakuakn di pesantren Al-Fatah Tapadaka tentunya tidak hanya
berhenti pada tatanan nilai dan pengetahuan semata, melainkan berlanjut pada
pembentukan praktik sosial santri dan perubahan lembaga-lembaga kemasyarakatan yang
dapat mempengaruhi sikap dan pola prilaku masyarakat (Harisah, 2020). Para santri
menginternalisasikan nilai dan pengetahuan keagamaan yang dimiliki kedalam tindakan

keseharian mereka, seperti pola interaksi, etos kerja, kepatuhan terhadpa otoritas dan

111



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

keterlibatan dalam kegiatan sosial-keagamaan masyarakat. Ketika para santri berbaur dan
berinteraksi dengan masyrakat, mereka memproduksi praktik sosial yang diperleh selama
masih mondok di pesantren. Maka dengan demikian, dakwah pesantren berfungsi sebagai
mekanisme reproduksi sosial yang berkelanjutan. Proses yang terjadi tersebut menunjukan
bahwa pesantren memiliki pengaruh yang signifikan dalam relasi sosial yang lebih luas.
Proses tersebut merupakan penyerapan yang dilakukan oleh individu dalam menyerap
realitas objektif pesantren kedalam kesadaran subjektif mereka (Berger & Luckmann,
2013).

Penelitian yang dilakukan di pesantren Al-Fatah Tapada menegaskan bahwa
pesantren memiliki fungsi sebagai agen pembentuk realitas sosial melalui praktik dakwah
yang terinstitusionalisasi. Peran pesantren tidak stagnan hanya pada merefleksikan realitas
sosial masyarakat, tetapi memiliki peran secara aktif memproduksi dan melegitimasi
realitas tersebut. Otoritas keagamaan yang terdapat di pesantren telah memberikan
legitimasi simbolik terhadap nilai, pengetahuan, dan praktik sosial yang berkembang di
masyarakat. Peran yang dilakukan oleh pesantren sebagai agen dalam melakukan
konstruksi sosial dapat dilihat juga dalam kemampuannya dalam membingkai isu-isu sosial
dan keagamaan yang dihadapi oleh masyarakat. Melalui peran dakwah yang dilakukan,
pesantren Al-Fatah Tapadaka bisa memberikan interpretasi keagamaan atas berbagai
fenomena persoalan sosial, sehingga dapat membentuk cara pandang masyarakat dalam
memahami dan merespon realitas sosial. Dengan demikian, dakwah yang dilakukan oleh
pesantren dapat kita pahami sebagai proses dialektis yang menghubungkan struktur
institusional pesantren dengan tindakan sosial individu (Berger & Luckmann, 2013).
Pesantren memiliki peran strategis dalam emproduksi makna yang dapat mempengruhi
struktur sosial dan pola relasi masyarakat.

Transformasi realitas sosial masyarakat nampak ketika nilai pesantren mulai
dilembagakan dalam bentuk kegiatan keagamaan secara kolektif, norma sosial, dan
kepemimpin. Peran yang dilakukan oleh para santri yang memposisikan dirinya sebagai
tokoh agama, penggerak pengajian-pengajian atau pemimpin dalam setiap ritual
keagamaan menunjukan proses objektivikasi nilai dari pesantren yang dilakukan diluar
isntitusi asalanya. Sehingga pesantren tidak hanya dipahami sebagai lembaga yang
melakukan transfer of knowledge, tetapi lembaga yang melaksanakan transfer of values
(Harisah, 2020). Ketiak masyarkaat menerima dan mempraktikan nilai sosial keagamaan
secara berulang, nilai yang berasal dari pesantren tidak lagi dipersepsikan sebagai nilai

pesantren, melainkan sebagai relaitas sosial yang sah dan sangat wajar untuk dipraktekan.

112



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Proses ini secara tidak langsung menegaskan bahwa pesantren memiliki fungsi sebagai
agen tranasformasi sosial yang secara berkesinambungan membentuk dan memperbaharui
realitas sosial masyarakat (Berger & Luckmann, 2013).

Pesantren tentunya memiliki pengaruh yang signifikan terhadap pembentukan pola
pikir santri dan masyarakat, khususnya berkaitan dengan cara mereka merepresentasikan
realitas sosial dalam menjalankan praktik sosial di tengah-tengah masyarakat. Proses
Pendidikan sosialisasi yang diterima oleh santri berlangsung secara intensif di pesantren
sebagai pembentuk cara pandang keagamaan yang menekankan pada kedisiplinan,
kepatuhan terhadap norma yang berlaku dan orientasi moral dalam bertindak. Cara berpikir
yang terbentuk ketika menjalani pemondokan di pesantren membentuk cara berpikir yang
lebih teratur dan selalu mempertimbangkan nilai-nilai agama sebelum bertindak (Arifin,
2025).

Pola pikir yang terbentuk tentunya akan berlanjut pada praktik sosial yang
dilakukan dan tampak pada keterlibatan santri diberbagai aktivitas masyarakat. praktik
sosial yang dilaksanakan seperti kepemimpinan keagamaan, pengeorganisasin kegiatan
sosial, penyelesaian masalah secara musyawarah dan praktik sosial sebagaianya, dapat
mencerminkan nilai-nilai pesantren yang telah mengalami objektivitas dalam kehidupan
sosial. Para santri ketika berinteraksi dengan masyarakat, mereka lebih tertib, sopan dan
teratur dan bisa mengarahkan masyarakat pada hal-hal kebaikan (Yatminto, 2025). Kiai
dan para santri juga memiliki peran yang sangat sentral dalam struktur sosial sebagai aktor
yang memproduksi dan mereproduksi nilai keagamaan serta norma sosial. Kiai sebagai
pusat otoritas moral dan simbolik, sedangkan santri menjadi perpanjangan institusional
pesantren dalam kehidupan masyarakat. Dengan demikian pesantren tidak hanya
membentuk individu secara personal, melainkan mengarah pada praktik sosial masyarakat
melalui internalisasi dan reproduksi nilai secara berlanjut (Berger & Luckmann, 2013).

Dalam penelitian ini, temuan-temuan penelitian menunjukan bahwa dakwah
pesantren Al-Fatah Tapadaka bekerja secara simultan melalui dialektika eksternalisasi,
objektivikasi dan internalisasi. Dakwah yang dilakukan pesantren menginternalisasikan
nilai-nilai  dan pengetahuan keagamaan melalui praktik sosial, kemudian
mengobjektivikasikan nilai tersebut dalam bentuk institusi dan norma pesantren, serta
menginternalisasikan kedalam kesadaran santri dan masyarakat. Posisi pesantren sebagai
produsen realitas sosial memperkuat posisi dakwah, bahwasanya dakwah tidak sekedar

aktivitas normative, melainkan memiliki implikasi dalam praktik sosial dalam struktur

113



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

kehidupan santri dan masyarakat, serta memiliki peran aktif dalam membentuk realitas

sebagai institusi produksi sosial.

Kesimpulan

Penelitian yang dilakukan ini menunjukan bahwa pesantren Al-Fatah Tapadaka
memiliki fungsi sebagai institusi keagamaan dan sosial yang secara aktif memproduksi dan
mereproduksi realitas sosial melalui mekanisme sosialisasi, internalisasi nilai dan
reproduksi praktik sosial. Temuan yang didapat, bahwasanya dakwah pesantren Al-Fatah
Tapadaka tidak hanya memiliki fungsi sebagai aktivitas penyampaian ajaran keagamaan,
tetapi juga memiliki fungsi sebagai proses sosial yang terinstitusionalisasi dalam kehidupan
pesantren. Melalui praktik dakwah baik secara lisan (bil lisan) maupun praktik langsung
(bil hal) yang terintegrasi dengan sistem Pendidikan, tradisi keilmuan dan relasi sosial,
pesantren secara efektif memproduksi nilai, pengetahuan, dan praktik sosial yang dapat
memproduksi dan mereproduksi cara pandang serta tindakan santri dan masyarakat. Tradisi
pesantren yang berproduksi secara terus menerus, nilai-nilai pesantren mengalami
eksternalisasi, objektifikasi dan internalisasi dalam kesadaran para santri sehingga dapat
membentuk pola pikir, sikap, dan praktik sosial para santri ketika berinteraksi dengan
masyarakat.

Selain itu, penelitian ini juga menegaskan bahwasanya pesantren Al-Fatah
Tapadaka tidak berhenti pada pembentukan realitas sosial secara internal saja, melainkan
mentransformasikan realitas sosial masyarakat melalui peran para santri. Para santri sendiri
tentunya berperan sebagai agen sosial yang bertugas untuk memproduksi nilai dan norma
pesantren di ruang sosial yang lebih luas, mendapatkan legitimasi dalam struktur sosial
lokal, serta berperan untuk mempengaruhi pola praktik keagamaan dan sosial
kemasyarakatan. Maka dengan demikian, pesantren menduduki posisi strategis sebagai
produsen, mediator, dan pembentuk realitas sosial yang berkelanjutan. Temuan dalam
penelitian ini ikut juga memperkuat perspektif konstruksi sosial yang dikemukakan oleh
Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, bahwasanya realitas sosial bukan sesuatu yang
statis, melainkan sesuatu yang selalu diproduksi dan diperbaharui melalui interaksi antara
institusi, aktor dan struktur sosial, dengan pesantren sebagai salah satu aktor kunci dalam

konteks masyarakat Indonesia.

114



Ahsan: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Budi Nurhamidin
Vol. 4 Nomor 2 Tahun 2025 (e) ISSN 29640-0660

Daftar Pustaka
Azra, A. (2002). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (4th
ed.). Logos Wacana Ilmu.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (2013). Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang
Sosiologi Pengetahuan (Hasan, Trans.). LP3ES.

Bruinessen, M. Van. (2012). Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat (1st ed.). Gading
Publishing.

Creswell, W. J. (2021). Research Design: Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif, dan
Campuran (A. Fawaid & K. R. Pancasari, Trans.; V). Pustaka Pelajar.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai
Masa Depan Indonesia (1st ed.). LP3ES.

Geertz, C. (2014). Agama Jawa: Abangan, Santir, Priyai, dalam Kebudayaan Jawa .
Komunitas Bambu.

Harisah, A. N. (2020). Pesantren Sebagai Lembaga Dakwah Perubahan Sosial Budaya. A/-
Riwayah: Jurnal Kependidikan, 12, 1-22.

Jenkins, R. (2004). Membaca Pemikiran Pierre Bourdieu (H. Purwanto, Ed.; Nurhadi,
Trans.; 1st ed.). Kreasi Wacana.

Kholili, H. M. (2012). Pondok Pesantren dan Pengembangan Potensi Dakwah. Jurnal
Dakwah, XIII, 177-202.

Madjid, N. (2000). Islam Doktrin dan Peradaban . Paramadina.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook (3rd ed.). Sage.

Munir, M., & Ilaihi, W. (2018). Manajemen Dakwah. Kencana.

Toni, H. (2016). Pesantren Sebagai Potensi Pengembangan Dakwah Islam. Dakwah Dan
Komunikasi, 1, 97-110.

Turmudi, E. (2006). Struggling for the Umma: changing leadership roles of kiai in
Jombang, East Java. ANU Press.

Yin, K. R. (2023). Studi Kasus Desain dan Metode (Iswadi, N. Karnati, & A. Andry, Trans.).
Adab.

Ziemek, M. (1986). Pesantren Dalam Perubahan Sosial (B. B. Soendjojo, Trans.). P3M.

Wawancara
Arifin. (2025, November 15). (B. Nurhamidin, Interviewer)

Gafur, A. (2025, November 15). (B. Nurhamidin, Interviewer)

Yatminto. (2025, November 15). (B. Nurhamidin, Interviewer)

115



	Wawancara

