
 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 69 

Dari Ruang Ritual ke Ruang Sosial: Masjid sebagai Institusi Sosial Keagamaan 
dalam Perspektif Sosiologi Agama 

Faisal Basri 
Program Studi Sosiologi Agama, IAIN Manado 

Email : basrifaisal363@gmail.com 

 

Abstract 

The mosque is a central religious institution in Muslim societies. However, in 
contemporary social practice, its role is often reduced to merely a space for ritual 
worship. This article aims to analyze the functions of the mosque from the 
perspective of the sociology of religion by conceptualizing it as a socio-religious 
institution with multidimensional roles in society. This study employs a qualitative 
approach through library research. Data were collected from classical and 
contemporary works in the sociology of religion and Islamic studies, as well as 
relevant scholarly articles, and were analyzed using content analysis techniques. 
The theoretical framework draws on Émile Durkheim’s theory of social solidarity, 
Max Weber’s theory of social action, and Peter L. Berger’s theory of the social 
construction of reality. The findings reveal that the mosque performs several key 
functions: a ritual function that strengthens social solidarity and collective 
consciousness; a social function as a religious public space and a center of 
community integration; an educational function in transmitting and reproducing 
religious values; an economic function through the management of zakat, infaq, 
and almsgiving; and a cultural function as a symbol of identity and a site for 
negotiating religious values and local culture. This article argues that the mosque 
is a dynamic socio-religious actor with significant potential to contribute to the 
development of a religious, inclusive, and socially cohesive society. Strengthening 
the social functions of mosques is therefore essential to ensure their relevance in 
responding to contemporary social dynamics. 

Keywords: mosque; sociology of religion; social functions; socio-religious 
institution; Muslim society. 

 

Abstrak 
Masjid merupakan institusi keagamaan yang memiliki posisi strategis dalam 
kehidupan umat Islam. Namun demikian, dalam praktik sosial kontemporer, 
fungsi masjid kerap direduksi menjadi sekadar ruang ibadah ritual. Artikel ini 
bertujuan untuk menganalisis fungsi masjid dalam perspektif sosiologi agama 
dengan menempatkannya sebagai institusi sosial keagamaan yang menjalankan 
peran multidimensional dalam masyarakat. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan (library research). Data 
diperoleh dari karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang sosiologi 
agama dan studi Islam, serta artikel ilmiah yang relevan, kemudian dianalisis 
menggunakan teknik analisis isi (content analysis). Kerangka teoretis penelitian 
mengacu pada teori solidaritas sosial Émile Durkheim, teori tindakan sosial Max 
Weber, serta teori konstruksi sosial realitas Peter L. Berger. Hasil kajian 

mailto:basrifaisal363@gmail.com


 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 70 

menunjukkan bahwa masjid menjalankan fungsi ritual yang memperkuat 
solidaritas sosial dan kesadaran kolektif umat; fungsi sosial sebagai ruang 
publik keagamaan dan integrasi komunitas; fungsi pendidikan dalam 
mentransmisikan dan mereproduksi nilai-nilai keagamaan; fungsi ekonomi 
melalui pengelolaan zakat, infak, dan sedekah; serta fungsi kultural sebagai 
simbol identitas dan arena negosiasi antara agama dan budaya lokal. Artikel ini 
menegaskan bahwa masjid merupakan aktor sosial keagamaan yang dinamis 
dan memiliki potensi besar dalam membangun masyarakat yang religius, 
inklusif, dan berkeadaban. Oleh karena itu, optimalisasi fungsi sosial masjid 
menjadi penting agar masjid tidak hanya berorientasi pada dimensi ritual, tetapi 
juga mampu merespons dinamika dan kebutuhan sosial masyarakat 
kontemporer. 

Kata kunci: masjid; sosiologi agama; fungsi sosial; institusi sosial keagamaan; 
masyarakat Muslim. 

 

PENDAHULUAN 

Masjid merupakan institusi keagamaan yang menempati posisi sentral dalam 
kehidupan umat Islam. Secara normatif, masjid dipahami sebagai tempat 
pelaksanaan ibadah, khususnya salat berjamaah. Namun, dalam perspektif sosiologi 
agama, masjid tidak hanya berfungsi sebagai ruang ritual, melainkan juga sebagai 
institusi sosial keagamaan yang berperan dalam membentuk, memelihara, dan 
mereproduksi kehidupan sosial umat Islam (Madjid, 1997; Nasr, 2003).  

Dalam kajian sosiologi agama, agama dipahami sebagai fenomena sosial yang 
terlembagakan dan memiliki fungsi penting dalam membangun sistem nilai, 
solidaritas sosial, serta pola interaksi masyarakat (Durkheim, 1912/2001). Dengan 
demikian, masjid dapat dianalisis sebagai arena sosial tempat nilai-nilai keagamaan 
dipraktikkan, dimaknai, dan dilembagakan secara kolektif. Ritual keagamaan yang 
berlangsung di masjid bukan semata-mata aktivitas spiritual individual, melainkan 
juga praktik sosial yang memperkuat kesadaran kolektif umat.  Secara historis, 
masjid sejak masa Nabi Muhammad SAW telah menjalankan fungsi sosial yang luas. 
Masjid Nabawi di Madinah tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga 
sebagai pusat pendidikan, musyawarah, distribusi bantuan sosial, serta 
pengambilan keputusan sosial-politik umat. Fakta historis ini menegaskan bahwa 
masjid sejak awal merupakan institusi multifungsi yang menyatukan dimensi 
spiritual dan sosial umat Islam (Madjid, 1997). 

Dalam perspektif Weberian, agama dipahami sebagai sumber nilai yang 
memengaruhi tindakan sosial manusia (Weber, 1963). Aktivitas dakwah, 
pendidikan, dan filantropi yang berlangsung di masjid dapat dipahami sebagai 
bentuk tindakan sosial yang berorientasi pada nilai (value-rational action). Masjid 
dengan demikian menjadi ruang di mana nilai-nilai keagamaan diterjemahkan ke 
dalam praktik sosial yang konkret. Peter L. Berger (1967) memandang agama 
sebagai hasil konstruksi sosial melalui proses dialektis eksternalisasi, objektivasi, 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 71 

dan internalisasi. Dalam kerangka ini, masjid berfungsi sebagai institusi yang 
mengobjektivasikan nilai-nilai Islam dan membantu proses internalisasi nilai 
tersebut ke dalam kesadaran individu dan komunitas. Melalui masjid, ajaran Islam 
tidak hanya hadir sebagai doktrin normatif, tetapi juga sebagai realitas sosial yang 
hidup dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks Indonesia yang multikultural, masjid juga berperan sebagai 
ruang negosiasi antara nilai-nilai universal Islam dan budaya lokal (Azra, 2002). 
Arsitektur masjid, tradisi keagamaan, serta praktik sosial di sekitarnya 
mencerminkan proses dialektika antara agama dan budaya. Oleh karena itu, masjid 
tidak hanya menjadi simbol religius, tetapi juga simbol identitas sosial dan kultural 
umat Islam (Geertz, 1973). Namun demikian, dalam praktik kontemporer, fungsi 
masjid kerap mengalami penyempitan makna menjadi sekadar ruang ritual formal. 
Potensi sosial masjid sebagai pusat integrasi, pendidikan, dan pemberdayaan umat 
belum sepenuhnya dioptimalkan. Bahkan, dalam beberapa kasus, masjid berpotensi 
menjadi arena eksklusivisme dan konflik ideologis apabila tidak dikelola secara 
inklusif dan moderat (Hefner, 2011). Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel 
ini bertujuan untuk menganalisis fungsi masjid dalam perspektif sosiologi agama 
dengan menempatkannya sebagai institusi sosial keagamaan yang menjalankan 
fungsi ritual, sosial, pendidikan, ekonomi, dan kultural. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
studi kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian 
bertujuan memahami makna dan fungsi sosial masjid sebagai institusi sosial 
keagamaan melalui kajian teoretis dan konseptual, bukan untuk mengukur 
fenomena secara kuantitatif (Creswell, 2014). Pendekatan sosiologi agama 
digunakan sebagai kerangka analisis utama. Perspektif ini memandang agama 
sebagai fenomena sosial yang berinteraksi secara dinamis dengan struktur 
masyarakat, budaya, dan perubahan sosial. Kerangka teoretis penelitian mengacu 
pada teori solidaritas sosial Émile Durkheim (1912/2001), teori tindakan sosial Max 
Weber (1963), serta teori konstruksi sosial realitas Peter L. Berger (1967). 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 
primer berupa karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang sosiologi agama 
dan studi Islam, seperti tulisan Durkheim, Weber, Berger, Geertz, Turner, dan 
Bourdieu. Data sekunder diperoleh dari artikel jurnal ilmiah, laporan penelitian, 
serta buku-buku yang membahas masjid dan perannya dalam masyarakat Muslim, 
khususnya dalam konteks Indonesia. Pengumpulan data dilakukan melalui 
penelusuran literatur secara sistematis dan tematik. Literatur yang terkumpul 
diklasifikasikan berdasarkan fokus pembahasan, seperti teori sosiologi agama, 
sejarah dan fungsi masjid, serta peran masjid dalam masyarakat kontemporer. Data 
dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dengan menelaah 
konsep, argumen, dan temuan secara kritis (Krippendorff, 2018). Untuk menjaga 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 72 

validitas analisis, penelitian ini menggunakan triangulasi sumber dengan 
membandingkan berbagai perspektif teoretis dan temuan penelitian yang relevan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Masjid sebagai Institusi Ritual dan Produksi Solidaritas Sosial  

Hasil kajian menunjukkan bahwa fungsi ritual masjid memiliki kedudukan 
fundamental dalam pembentukan dan pemeliharaan solidaritas sosial umat Islam. 
Aktivitas ritual seperti salat berjamaah, khutbah Jumat, peringatan hari besar Islam, 
dan doa bersama tidak dapat dipahami semata-mata sebagai praktik keagamaan 
individual, melainkan sebagai tindakan sosial kolektif yang mengandung makna 
sosiologis yang mendalam. Dalam perspektif Émile Durkheim, ritual keagamaan 
berfungsi memperkuat collective consciousness atau kesadaran kolektif yang 
menjadi fondasi kohesi sosial dalam masyarakat (Durkheim, 1912/2001). Masjid 
sebagai ruang sakral menyediakan arena sosial di mana umat Islam mengalami 
kebersamaan religius secara langsung. Dalam praktik ibadah berjamaah, individu-
individu dari latar belakang sosial, ekonomi, dan budaya yang beragam hadir dalam 
posisi yang setara di hadapan Tuhan. Kesetaraan simbolik ini menegaskan prinsip 
egalitarianisme Islam dan sekaligus berfungsi mereduksi sekat-sekat sosial yang 
kerap muncul dalam kehidupan sosial sehari-hari. Dengan demikian, masjid 
berperan sebagai mekanisme integrasi sosial yang efektif.  

Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh fragmentasi sosial dan 
meningkatnya individualisme, fungsi ritual masjid menjadi semakin relevan. Ritual 
kolektif yang dilakukan secara rutin di masjid menghadirkan kembali pengalaman 
kebersamaan yang memperkuat ikatan sosial umat. Durkheim menegaskan bahwa 
tanpa ritual kolektif, solidaritas sosial akan melemah dan masyarakat berisiko 
mengalami disintegrasi moral (Durkheim, 1912/2001). Oleh karena itu, masjid 
tidak hanya menjadi tempat pemenuhan kebutuhan spiritual, tetapi juga berfungsi 
sebagai penyangga kohesi sosial umat Islam. Khutbah Jumat sebagai bagian integral 
dari ritual masjid juga memiliki fungsi sosial yang strategis. Khutbah tidak hanya 
menyampaikan pesan-pesan teologis, tetapi sering kali memuat isu-isu sosial, 
moral, dan kemasyarakatan. Dalam perspektif sosiologi agama, khutbah dapat 
dipahami sebagai medium komunikasi simbolik yang mentransmisikan nilai-nilai 
normatif dan membentuk kesadaran moral jamaah. Melalui khutbah, masjid 
berperan dalam membingkai realitas sosial dan membentuk orientasi nilai umat 
Islam. 

 

2. Masjid sebagai Ruang Publik Keagamaan dan Integrasi Komunitas 

Selain fungsi ritual, masjid juga berfungsi sebagai ruang publik keagamaan 
(religious public sphere). Masjid menjadi tempat berlangsungnya berbagai bentuk 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 73 

interaksi sosial, seperti musyawarah warga, pertemuan organisasi keagamaan, 
kegiatan sosial kemasyarakatan, hingga penyelesaian persoalan sosial di tingkat 
lokal. Dalam konteks ini, masjid tidak hanya berperan sebagai institusi keagamaan, 
tetapi juga sebagai institusi sosial yang berkontribusi dalam pengelolaan kehidupan 
komunitas. Dalam perspektif Max Weber, aktivitas sosial yang berlangsung di 
masjid dapat dipahami sebagai tindakan sosial yang berorientasi pada nilai (value-
rational action), yakni tindakan yang didorong oleh keyakinan religius dan 
komitmen moral, bukan semata-mata kepentingan instrumental (Weber, 1963). 
Partisipasi jamaah dalam kegiatan sosial masjid mencerminkan internalisasi nilai-
nilai keagamaan yang diwujudkan dalam tindakan sosial konkret.  

Masjid juga berfungsi sebagai ruang pertemuan lintas kelompok sosial dalam 
komunitas Muslim. Jamaah masjid umumnya terdiri atas individu dari berbagai 
lapisan sosial, usia, dan latar belakang pendidikan. Interaksi yang terjadi di masjid 
membangun jaringan sosial dan memperkuat modal sosial (social capital) dalam 
masyarakat. Hefner (2011) menegaskan bahwa institusi keagamaan di Indonesia 
memiliki peran penting dalam membangun kepercayaan sosial dan memperkuat 
praktik kewargaan berbasis nilai-nilai agama. Dalam masyarakat multikultural, 
masjid berpotensi menjadi ruang dialog dan toleransi sosial. Ketika dikelola secara 
inklusif, masjid dapat menjadi medium untuk membangun relasi harmonis antara 
umat Islam dan kelompok masyarakat lainnya. Fungsi ini menunjukkan bahwa 
masjid memiliki peran strategis sebagai agen integrasi sosial, tidak hanya di internal 
umat Islam, tetapi juga dalam kehidupan masyarakat yang lebih luas. 

 

3. Masjid sebagai Lembaga Pendidikan dan Reproduksi Nilai Keagamaan  

Hasil analisis menunjukkan bahwa fungsi pendidikan merupakan salah satu 
fungsi utama masjid dalam perspektif sosiologi agama. Masjid berperan sebagai 
lembaga pendidikan informal yang mentransmisikan ajaran, nilai, dan norma Islam 
kepada jamaah. Kegiatan seperti pengajian, kajian tafsir, majelis taklim, serta 
pendidikan keagamaan bagi anak-anak dan remaja menjadi sarana utama 
reproduksi nilai-nilai keagamaan. Dalam perspektif Berger dan Luckmann (1967), 
institusi sosial memiliki peran penting dalam proses sosialisasi, yaitu internalisasi 
nilai-nilai sosial ke dalam kesadaran individu. Masjid sebagai institusi sosial 
keagamaan berfungsi mengobjektivasikan nilai-nilai Islam dan menjadikannya 
sebagai realitas sosial yang diterima dan diinternalisasi oleh jamaah. Proses ini 
menjamin keberlanjutan tradisi dan identitas keagamaan lintas generasi.  

Fungsi pendidikan masjid tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga membentuk 
dimensi afektif dan praksis keagamaan. Jamaah tidak hanya memperoleh 
pengetahuan keagamaan, tetapi juga membangun sikap, etos, dan perilaku religius 
dalam kehidupan sehari-hari. Dalam kerangka Pierre Bourdieu (1977), masjid 
berperan dalam membentuk habitus religius, yakni pola pikir dan tindakan yang 
tertanam secara mendalam sebagai hasil dari proses sosialisasi jangka panjang. Di 
tengah tantangan globalisasi dan derasnya arus informasi, masjid memiliki peran 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 74 

strategis dalam menyediakan pendidikan keagamaan yang moderat dan 
kontekstual. Melalui fungsi pendidikannya, masjid dapat menjadi ruang pencerahan 
yang membekali umat dengan kemampuan memahami agama secara kritis, inklusif, 
dan bertanggung jawab secara sosial. 

 

4. Masjid sebagai Institusi Ekonomi dan Filantropi Sosial 

Kajian ini juga menunjukkan bahwa masjid memiliki fungsi ekonomi yang 
signifikan, terutama melalui praktik filantropi Islam seperti zakat, infak, dan 
sedekah. Dalam perspektif sosiologi agama, fungsi ekonomi masjid menegaskan 
bahwa agama tidak terpisah dari realitas material masyarakat, melainkan hadir 
untuk mengatur dan mengarahkan relasi sosial-ekonomi umat. Qardhawi (2000) 
menegaskan bahwa zakat merupakan instrumen keadilan sosial dalam Islam yang 
bertujuan mengurangi kesenjangan ekonomi dan memperkuat solidaritas sosial. 
Masjid sebagai pengelola dana filantropi memiliki posisi strategis dalam 
mendistribusikan sumber daya ekonomi kepada kelompok masyarakat yang 
membutuhkan. Praktik ini memperkuat fungsi redistributif agama dalam 
masyarakat. 

Dalam perspektif Durkheimian, praktik filantropi yang dikelola masjid 
mencerminkan solidaritas sosial yang berbasis pada kesamaan nilai dan keyakinan. 
Sementara itu, dalam perspektif Weberian, praktik filantropi dapat dipahami 
sebagai tindakan sosial yang bermakna religius dan berorientasi pada nilai. Dengan 
demikian, fungsi ekonomi masjid tidak hanya berdimensi material, tetapi juga 
memiliki makna simbolik dan moral. Perkembangan masjid kontemporer 
menunjukkan adanya transformasi dari lembaga karitatif menuju institusi 
pemberdayaan sosial-ekonomi. Program koperasi masjid, pelatihan kewirausahaan, 
dan bantuan modal usaha merupakan contoh konkret pergeseran peran masjid 
dalam memperkuat kemandirian ekonomi umat secara berkelanjutan. 

 

5. Masjid sebagai Simbol Budaya dan Identitas Sosial 

Masjid juga berfungsi sebagai simbol identitas keagamaan dan kultural umat 
Islam. Dalam perspektif Clifford Geertz (1973), agama merupakan sistem simbol 
yang membentuk makna dan orientasi hidup masyarakat. Masjid sebagai simbol 
religius merepresentasikan nilai, keyakinan, dan identitas kolektif umat Islam 
dalam ruang sosial. Arsitektur masjid, tradisi keagamaan, serta praktik sosial yang 
berkembang di sekitarnya mencerminkan interaksi antara Islam dan budaya lokal. 
Di Indonesia, masjid sering mengadopsi unsur arsitektur lokal, seperti atap 
tumpang atau ornamen tradisional, yang menunjukkan proses akulturasi antara 
Islam dan budaya setempat (Azra, 2002). Fenomena ini menegaskan bahwa masjid 
merupakan ruang negosiasi antara nilai universal Islam dan konteks lokal 
masyarakat. Fungsi simbolik masjid juga berkaitan erat dengan pembentukan rasa 
memiliki (sense of belonging) umat terhadap komunitasnya. Masjid menjadi pusat 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 75 

orientasi sosial dan kultural yang memperkuat identitas kolektif umat Islam, 
khususnya di tengah masyarakat yang plural dan multikultural. 

 

6. Tantangan dan Transformasi Fungsi Masjid dalam Masyarakat Kontemporer  

Meskipun memiliki fungsi sosial yang luas, masjid juga menghadapi berbagai 
tantangan dalam konteks masyarakat kontemporer. Salah satu tantangan utama 
adalah kecenderungan reduksi fungsi masjid menjadi sekadar ruang ritual formal. 
Selain itu, masjid berpotensi menjadi arena eksklusivisme dan politisasi agama 
apabila tidak dikelola secara inklusif dan profesional (Hefner, 2011). Perubahan 
sosial yang ditandai oleh urbanisasi, digitalisasi, dan perubahan pola kehidupan 
masyarakat menuntut masjid untuk beradaptasi. Pengelolaan masjid perlu 
diarahkan pada penguatan manajemen yang profesional, pengembangan program 
yang responsif terhadap kebutuhan jamaah, serta pendekatan dakwah yang 
moderat dan kontekstual. Transformasi ini menjadi prasyarat agar masjid tetap 
relevan dalam kehidupan sosial masyarakat modern. 

 

7. Sintesis Sosiologis: Masjid sebagai Aktor Sosial Keagamaan 

Secara sosiologis, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa masjid dapat 
dipahami sebagai aktor sosial keagamaan yang menjalankan fungsi 
multidimensional. Masjid tidak hanya merepresentasikan dimensi sakral agama, 
tetapi juga berperan aktif dalam membentuk struktur sosial, relasi sosial, dan 
identitas kolektif umat Islam. Dengan menggunakan pendekatan sosiologi agama, 
masjid dipahami sebagai institusi yang hidup dan dinamis, yang terus berinteraksi 
dengan perubahan sosial. Oleh karena itu, optimalisasi fungsi masjid sebagai pusat 
ibadah, pendidikan, integrasi sosial, dan pemberdayaan umat menjadi kunci dalam 
membangun masyarakat Islam yang religius, inklusif, dan berkeadaban. 

PENUTUP 

Berdasarkan kajian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa masjid 
dalam perspektif sosiologi agama merupakan institusi sosial keagamaan yang 
memiliki fungsi multidimensional. Masjid tidak hanya berperan sebagai ruang ritual 
untuk pelaksanaan ibadah, tetapi juga sebagai pusat pembentukan solidaritas sosial, 
integrasi komunitas, pendidikan keagamaan, filantropi sosial, serta simbol identitas 
kultural umat Islam. Fungsi-fungsi tersebut menunjukkan bahwa masjid merupakan 
aktor sosial yang berperan aktif dalam membentuk dan memelihara kehidupan 
sosial masyarakat Muslim. Pendekatan sosiologi agama memungkinkan 
pemahaman yang lebih komprehensif terhadap peran masjid dengan 
menempatkannya dalam konteks relasi sosial dan struktur masyarakat. Melalui 
kerangka teoritis Durkheim, Weber, dan Berger, masjid dapat dipahami sebagai 
ruang produksi kesadaran kolektif, arena tindakan sosial yang berorientasi nilai, 
serta institusi yang mereproduksi nilai-nilai keagamaan dalam kehidupan sehari-



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 76 

hari. Dengan demikian, masjid tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan terus 
berinteraksi dengan perubahan sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat. 

Hasil pembahasan juga menunjukkan bahwa masjid memiliki potensi besar 
sebagai ruang publik keagamaan yang inklusif dan integratif. Dalam masyarakat 
yang plural dan multikultural, masjid dapat berperan sebagai media penguatan 
toleransi, dialog sosial, dan moderasi beragama apabila dikelola secara terbuka dan 
profesional. Sebaliknya, apabila fungsi sosial masjid diabaikan, masjid berisiko 
mengalami penyempitan makna menjadi sekadar ruang ritual formal yang terlepas 
dari realitas sosial umat. 

Oleh karena itu, penguatan fungsi sosial masjid menjadi agenda penting dalam 
pengembangan kehidupan keagamaan umat Islam. Pengelolaan masjid perlu 
diarahkan pada optimalisasi peran pendidikan, pemberdayaan ekonomi umat, serta 
penguatan solidaritas sosial berbasis nilai-nilai keislaman yang rahmatan lil ‘alamin. 
Upaya ini menuntut sinergi antara pengurus masjid, tokoh agama, akademisi, dan 
masyarakat luas. Sebagai implikasi akademik, penelitian ini menegaskan 
pentingnya pendekatan sosiologi agama dalam kajian masjid dan institusi 
keagamaan Islam. Sementara itu, sebagai implikasi praktis, penelitian ini 
merekomendasikan perlunya pengembangan model pengelolaan masjid yang 
kontekstual, inklusif, dan responsif terhadap dinamika sosial masyarakat. Penelitian 
selanjutnya dapat diarahkan pada studi empiris dengan pendekatan etnografi atau 
studi kasus untuk memperdalam pemahaman tentang praktik sosial masjid dalam 
konteks lokal tertentu. Dengan demikian, masjid diharapkan tidak hanya menjadi 
pusat ibadah ritual, tetapi juga menjadi pusat transformasi sosial yang 
berkontribusi nyata dalam membangun masyarakat yang religius, harmonis, dan 
berkeadaban sosial. 

Daftar Pustaka 

Abdullah, A. (2015). Studi agama: Normativitas dan historisitas. Pustaka Pelajar. 

Azra, A. (2002). Islam Nusantara. Mizan. 

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy. Anchor Books. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1967). The social construction of reality. Anchor Books. 

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge University Press. 

Creswell, J. W. (2014). Research design. Sage. 

Durkheim, E. (1912/2001). The elementary forms of religious life. Oxford University 

Press. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. 

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam. Princeton University Press. 

Hidayat, K. (2010). Agama punya seribu nyawa. Noura Books. 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 1. Januari – Juni 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

 
 

 77 

Krippendorff, K. (2018). Content analysis. Sage. 

Madjid, N. (1997). Islam, doktrin dan peradaban. Paramadina. 

Nasr, S. H. (2003). Islam: Religion, history, and civilization. HarperCollins. 

Qardhawi, Y. (2000). Fiqh al-zakah. Muassasah al-Risalah. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity. University of Chicago Press. 

Ritzer, G. (2010). Sociological theory. McGraw-Hill. 

Turner, B. S. (2011). Religion and modern society. Cambridge University Press. 

Weber, M. (1963). The sociology of religion. Beacon Press. 

Woodhead, L. (2016). Religion and social theory. Sage. 

 


	Dari Ruang Ritual ke Ruang Sosial: Masjid sebagai Institusi Sosial Keagamaan dalam Perspektif Sosiologi Agama
	Faisal Basri
	Program Studi Sosiologi Agama, IAIN Manado
	Email : basrifaisal363@gmail.com
	Abstract
	Abstrak
	PENDAHULUAN
	METODE PENELITIAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	1. Masjid sebagai Institusi Ritual dan Produksi Solidaritas Sosial
	2. Masjid sebagai Ruang Publik Keagamaan dan Integrasi Komunitas
	3. Masjid sebagai Lembaga Pendidikan dan Reproduksi Nilai Keagamaan
	4. Masjid sebagai Institusi Ekonomi dan Filantropi Sosial
	5. Masjid sebagai Simbol Budaya dan Identitas Sosial
	6. Tantangan dan Transformasi Fungsi Masjid dalam Masyarakat Kontemporer
	7. Sintesis Sosiologis: Masjid sebagai Aktor Sosial Keagamaan

	PENUTUP
	Daftar Pustaka


