Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

dalam Perspektif Sosiologi Agama

Faisal Basri
Program Studi Sosiologi Agama, IAIN Manado
Email : basrifaisal363@gmail.com

Abstract

The mosque is a central religious institution in Muslim societies. However, in
contemporary social practice, its role is often reduced to merely a space for ritual
worship. This article aims to analyze the functions of the mosque from the
perspective of the sociology of religion by conceptualizing it as a socio-religious
institution with multidimensional roles in society. This study employs a qualitative
approach through library research. Data were collected from classical and
contemporary works in the sociology of religion and Islamic studies, as well as
relevant scholarly articles, and were analyzed using content analysis techniques.
The theoretical framework draws on Emile Durkheim’s theory of social solidarity,
Max Weber’s theory of social action, and Peter L. Berger’s theory of the social
construction of reality. The findings reveal that the mosque performs several key
functions: a ritual function that strengthens social solidarity and collective
consciousness; a social function as a religious public space and a center of
community integration; an educational function in transmitting and reproducing
religious values; an economic function through the management of zakat, infagq,
and almsgiving; and a cultural function as a symbol of identity and a site for
negotiating religious values and local culture. This article argues that the mosque
is a dynamic socio-religious actor with significant potential to contribute to the
development of a religious, inclusive, and socially cohesive society. Strengthening
the social functions of mosques is therefore essential to ensure their relevance in
responding to contemporary social dynamics.

Keywords: mosque; sociology of religion; social functions; socio-religious
institution; Muslim society.

Abstrak
Masjid merupakan institusi keagamaan yang memiliki posisi strategis dalam
kehidupan umat Islam. Namun demikian, dalam praktik sosial kontemporer,
fungsi masjid kerap direduksi menjadi sekadar ruang ibadah ritual. Artikel ini
bertujuan untuk menganalisis fungsi masjid dalam perspektif sosiologi agama
dengan menempatkannya sebagai institusi sosial keagamaan yang menjalankan
peran multidimensional dalam masyarakat. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan (library research). Data
diperoleh dari karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang sosiologi
agama dan studi Islam, serta artikel ilmiah yang relevan, kemudian dianalisis
menggunakan teknik analisis isi (content analysis). Kerangka teoretis penelitian
mengacu pada teori solidaritas sosial Emile Durkheim, teori tindakan sosial Max
Weber, serta teori konstruksi sosial realitas Peter L. Berger. Hasil kajian

Dari Ruang Ritual ke Ruang Sosial: Masjid sebagai Institusi Sosial Keagamaan

69


mailto:basrifaisal363@gmail.com

Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

menunjukkan bahwa masjid menjalankan fungsi ritual yang memperkuat
solidaritas sosial dan kesadaran kolektif umat; fungsi sosial sebagai ruang
publik keagamaan dan integrasi komunitas; fungsi pendidikan dalam
mentransmisikan dan mereproduksi nilai-nilai keagamaan; fungsi ekonomi
melalui pengelolaan zakat, infak, dan sedekah; serta fungsi kultural sebagai
simbol identitas dan arena negosiasi antara agama dan budaya lokal. Artikel ini
menegaskan bahwa masjid merupakan aktor sosial keagamaan yang dinamis
dan memiliki potensi besar dalam membangun masyarakat yang religius,
inklusif, dan berkeadaban. Oleh karena itu, optimalisasi fungsi sosial masjid
menjadi penting agar masjid tidak hanya berorientasi pada dimensi ritual, tetapi
juga mampu merespons dinamika dan kebutuhan sosial masyarakat
kontemporer.

Kata kunci: masjid; sosiologi agama; fungsi sosial; institusi sosial keagamaan;
masyarakat Muslim.

PENDAHULUAN

Masjid merupakan institusi keagamaan yang menempati posisi sentral dalam
kehidupan umat Islam. Secara normatif, masjid dipahami sebagai tempat
pelaksanaan ibadah, khususnya salat berjamaah. Namun, dalam perspektif sosiologi
agama, masjid tidak hanya berfungsi sebagai ruang ritual, melainkan juga sebagai
institusi sosial keagamaan yang berperan dalam membentuk, memelihara, dan
mereproduksi kehidupan sosial umat Islam (Madjid, 1997; Nasr, 2003).

Dalam kajian sosiologi agama, agama dipahami sebagai fenomena sosial yang
terlembagakan dan memiliki fungsi penting dalam membangun sistem nilai,
solidaritas sosial, serta pola interaksi masyarakat (Durkheim, 1912/2001). Dengan
demikian, masjid dapat dianalisis sebagai arena sosial tempat nilai-nilai keagamaan
dipraktikkan, dimaknai, dan dilembagakan secara kolektif. Ritual keagamaan yang
berlangsung di masjid bukan semata-mata aktivitas spiritual individual, melainkan
juga praktik sosial yang memperkuat kesadaran kolektif umat. Secara historis,
masjid sejak masa Nabi Muhammad SAW telah menjalankan fungsi sosial yang luas.
Masjid Nabawi di Madinah tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga
sebagai pusat pendidikan, musyawarah, distribusi bantuan sosial, serta
pengambilan keputusan sosial-politik umat. Fakta historis ini menegaskan bahwa
masjid sejak awal merupakan institusi multifungsi yang menyatukan dimensi
spiritual dan sosial umat Islam (Madjid, 1997).

Dalam perspektif Weberian, agama dipahami sebagai sumber nilai yang
memengaruhi tindakan sosial manusia (Weber, 1963). Aktivitas dakwabh,
pendidikan, dan filantropi yang berlangsung di masjid dapat dipahami sebagai
bentuk tindakan sosial yang berorientasi pada nilai (value-rational action). Masjid
dengan demikian menjadi ruang di mana nilai-nilai keagamaan diterjemahkan ke
dalam praktik sosial yang konkret. Peter L. Berger (1967) memandang agama
sebagai hasil konstruksi sosial melalui proses dialektis eksternalisasi, objektivasi,

70



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

dan internalisasi. Dalam kerangka ini, masjid berfungsi sebagai institusi yang
mengobjektivasikan nilai-nilai Islam dan membantu proses internalisasi nilai
tersebut ke dalam kesadaran individu dan komunitas. Melalui masjid, ajaran Islam
tidak hanya hadir sebagai doktrin normatif, tetapi juga sebagai realitas sosial yang
hidup dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam konteks Indonesia yang multikultural, masjid juga berperan sebagai
ruang negosiasi antara nilai-nilai universal Islam dan budaya lokal (Azra, 2002).
Arsitektur masjid, tradisi keagamaan, serta praktik sosial di sekitarnya
mencerminkan proses dialektika antara agama dan budaya. Oleh karena itu, masjid
tidak hanya menjadi simbol religius, tetapi juga simbol identitas sosial dan kultural
umat Islam (Geertz, 1973). Namun demikian, dalam praktik kontemporer, fungsi
masjid kerap mengalami penyempitan makna menjadi sekadar ruang ritual formal.
Potensi sosial masjid sebagai pusat integrasi, pendidikan, dan pemberdayaan umat
belum sepenuhnya dioptimalkan. Bahkan, dalam beberapa kasus, masjid berpotensi
menjadi arena eksklusivisme dan konflik ideologis apabila tidak dikelola secara
inklusif dan moderat (Hefner, 2011). Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel
ini bertujuan untuk menganalisis fungsi masjid dalam perspektif sosiologi agama
dengan menempatkannya sebagai institusi sosial keagamaan yang menjalankan
fungsi ritual, sosial, pendidikan, ekonomi, dan kultural.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
studi kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian
bertujuan memahami makna dan fungsi sosial masjid sebagai institusi sosial
keagamaan melalui kajian teoretis dan konseptual, bukan untuk mengukur
fenomena secara kuantitatif (Creswell, 2014). Pendekatan sosiologi agama
digunakan sebagai kerangka analisis utama. Perspektif ini memandang agama
sebagai fenomena sosial yang berinteraksi secara dinamis dengan struktur
masyarakat, budaya, dan perubahan sosial. Kerangka teoretis penelitian mengacu
pada teori solidaritas sosial Emile Durkheim (1912/2001), teori tindakan sosial Max
Weber (1963), serta teori konstruksi sosial realitas Peter L. Berger (1967).

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data
primer berupa karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang sosiologi agama
dan studi Islam, seperti tulisan Durkheim, Weber, Berger, Geertz, Turner, dan
Bourdieu. Data sekunder diperoleh dari artikel jurnal ilmiah, laporan penelitian,
serta buku-buku yang membahas masjid dan perannya dalam masyarakat Muslim,
khususnya dalam konteks Indonesia. Pengumpulan data dilakukan melalui
penelusuran literatur secara sistematis dan tematik. Literatur yang terkumpul
diklasifikasikan berdasarkan fokus pembahasan, seperti teori sosiologi agama,
sejarah dan fungsi masjid, serta peran masjid dalam masyarakat kontemporer. Data
dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dengan menelaah
konsep, argumen, dan temuan secara kritis (Krippendorff, 2018). Untuk menjaga

71



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

validitas analisis, penelitian ini menggunakan triangulasi sumber dengan
membandingkan berbagai perspektif teoretis dan temuan penelitian yang relevan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Masjid sebagai Institusi Ritual dan Produksi Solidaritas Sosial

Hasil kajian menunjukkan bahwa fungsi ritual masjid memiliki kedudukan
fundamental dalam pembentukan dan pemeliharaan solidaritas sosial umat Islam.
Aktivitas ritual seperti salat berjamaah, khutbah Jumat, peringatan hari besar Islam,
dan doa bersama tidak dapat dipahami semata-mata sebagai praktik keagamaan
individual, melainkan sebagai tindakan sosial kolektif yang mengandung makna
sosiologis yang mendalam. Dalam perspektif Emile Durkheim, ritual keagamaan
berfungsi memperkuat collective consciousness atau kesadaran kolektif yang
menjadi fondasi kohesi sosial dalam masyarakat (Durkheim, 1912/2001). Masjid
sebagai ruang sakral menyediakan arena sosial di mana umat Islam mengalami
kebersamaan religius secara langsung. Dalam praktik ibadah berjamaah, individu-
individu dari latar belakang sosial, ekonomi, dan budaya yang beragam hadir dalam
posisi yang setara di hadapan Tuhan. Kesetaraan simbolik ini menegaskan prinsip
egalitarianisme Islam dan sekaligus berfungsi mereduksi sekat-sekat sosial yang
kerap muncul dalam kehidupan sosial sehari-hari. Dengan demikian, masjid
berperan sebagai mekanisme integrasi sosial yang efektif.

Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh fragmentasi sosial dan
meningkatnya individualisme, fungsi ritual masjid menjadi semakin relevan. Ritual
kolektif yang dilakukan secara rutin di masjid menghadirkan kembali pengalaman
kebersamaan yang memperkuat ikatan sosial umat. Durkheim menegaskan bahwa
tanpa ritual kolektif, solidaritas sosial akan melemah dan masyarakat berisiko
mengalami disintegrasi moral (Durkheim, 1912/2001). Oleh karena itu, masjid
tidak hanya menjadi tempat pemenuhan kebutuhan spiritual, tetapi juga berfungsi
sebagai penyangga kohesi sosial umat Islam. Khutbah Jumat sebagai bagian integral
dari ritual masjid juga memiliki fungsi sosial yang strategis. Khutbah tidak hanya
menyampaikan pesan-pesan teologis, tetapi sering kali memuat isu-isu sosial,
moral, dan kemasyarakatan. Dalam perspektif sosiologi agama, khutbah dapat
dipahami sebagai medium komunikasi simbolik yang mentransmisikan nilai-nilai
normatif dan membentuk kesadaran moral jamaah. Melalui khutbah, masjid
berperan dalam membingkai realitas sosial dan membentuk orientasi nilai umat
[slam.

2. Masjid sebagai Ruang Publik Keagamaan dan Integrasi Komunitas

Selain fungsi ritual, masjid juga berfungsi sebagai ruang publik keagamaan
(religious public sphere). Masjid menjadi tempat berlangsungnya berbagai bentuk

72



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

interaksi sosial, seperti musyawarah warga, pertemuan organisasi keagamaan,
kegiatan sosial kemasyarakatan, hingga penyelesaian persoalan sosial di tingkat
lokal. Dalam konteks ini, masjid tidak hanya berperan sebagai institusi keagamaan,
tetapi juga sebagai institusi sosial yang berkontribusi dalam pengelolaan kehidupan
komunitas. Dalam perspektif Max Weber, aktivitas sosial yang berlangsung di
masjid dapat dipahami sebagai tindakan sosial yang berorientasi pada nilai (value-
rational action), yakni tindakan yang didorong oleh keyakinan religius dan
komitmen moral, bukan semata-mata kepentingan instrumental (Weber, 1963).
Partisipasi jamaah dalam kegiatan sosial masjid mencerminkan internalisasi nilai-
nilai keagamaan yang diwujudkan dalam tindakan sosial konkret.

Masjid juga berfungsi sebagai ruang pertemuan lintas kelompok sosial dalam
komunitas Muslim. Jamaah masjid umumnya terdiri atas individu dari berbagai
lapisan sosial, usia, dan latar belakang pendidikan. Interaksi yang terjadi di masjid
membangun jaringan sosial dan memperkuat modal sosial (social capital) dalam
masyarakat. Hefner (2011) menegaskan bahwa institusi keagamaan di Indonesia
memiliki peran penting dalam membangun kepercayaan sosial dan memperkuat
praktik kewargaan berbasis nilai-nilai agama. Dalam masyarakat multikultural,
masjid berpotensi menjadi ruang dialog dan toleransi sosial. Ketika dikelola secara
inklusif, masjid dapat menjadi medium untuk membangun relasi harmonis antara
umat Islam dan kelompok masyarakat lainnya. Fungsi ini menunjukkan bahwa
masjid memiliki peran strategis sebagai agen integrasi sosial, tidak hanya di internal
umat Islam, tetapi juga dalam kehidupan masyarakat yang lebih luas.

3. Masjid sebagai Lembaga Pendidikan dan Reproduksi Nilai Keagamaan

Hasil analisis menunjukkan bahwa fungsi pendidikan merupakan salah satu
fungsi utama masjid dalam perspektif sosiologi agama. Masjid berperan sebagai
lembaga pendidikan informal yang mentransmisikan ajaran, nilai, dan norma Islam
kepada jamaah. Kegiatan seperti pengajian, kajian tafsir, majelis taklim, serta
pendidikan keagamaan bagi anak-anak dan remaja menjadi sarana utama
reproduksi nilai-nilai keagamaan. Dalam perspektif Berger dan Luckmann (1967),
institusi sosial memiliki peran penting dalam proses sosialisasi, yaitu internalisasi
nilai-nilai sosial ke dalam kesadaran individu. Masjid sebagai institusi sosial
keagamaan berfungsi mengobjektivasikan nilai-nilai Islam dan menjadikannya
sebagai realitas sosial yang diterima dan diinternalisasi oleh jamaah. Proses ini
menjamin keberlanjutan tradisi dan identitas keagamaan lintas generasi.

Fungsi pendidikan masjid tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga membentuk
dimensi afektif dan praksis keagamaan. Jamaah tidak hanya memperoleh
pengetahuan keagamaan, tetapi juga membangun sikap, etos, dan perilaku religius
dalam kehidupan sehari-hari. Dalam kerangka Pierre Bourdieu (1977), masjid
berperan dalam membentuk habitus religius, yakni pola pikir dan tindakan yang
tertanam secara mendalam sebagai hasil dari proses sosialisasi jangka panjang. Di
tengah tantangan globalisasi dan derasnya arus informasi, masjid memiliki peran

73



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

strategis dalam menyediakan pendidikan keagamaan yang moderat dan
kontekstual. Melalui fungsi pendidikannya, masjid dapat menjadi ruang pencerahan
yang membekali umat dengan kemampuan memahami agama secara Kritis, inklusif,
dan bertanggung jawab secara sosial.

4. Masjid sebagai Institusi Ekonomi dan Filantropi Sosial

Kajian ini juga menunjukkan bahwa masjid memiliki fungsi ekonomi yang
signifikan, terutama melalui praktik filantropi Islam seperti zakat, infak, dan
sedekah. Dalam perspektif sosiologi agama, fungsi ekonomi masjid menegaskan
bahwa agama tidak terpisah dari realitas material masyarakat, melainkan hadir
untuk mengatur dan mengarahkan relasi sosial-ekonomi umat. Qardhawi (2000)
menegaskan bahwa zakat merupakan instrumen keadilan sosial dalam Islam yang
bertujuan mengurangi kesenjangan ekonomi dan memperkuat solidaritas sosial.
Masjid sebagai pengelola dana filantropi memiliki posisi strategis dalam
mendistribusikan sumber daya ekonomi kepada kelompok masyarakat yang
membutuhkan. Praktik ini memperkuat fungsi redistributif agama dalam
masyarakat.

Dalam perspektif Durkheimian, praktik filantropi yang dikelola masjid
mencerminkan solidaritas sosial yang berbasis pada kesamaan nilai dan keyakinan.
Sementara itu, dalam perspektif Weberian, praktik filantropi dapat dipahami
sebagai tindakan sosial yang bermakna religius dan berorientasi pada nilai. Dengan
demikian, fungsi ekonomi masjid tidak hanya berdimensi material, tetapi juga
memiliki makna simbolik dan moral. Perkembangan masjid kontemporer
menunjukkan adanya transformasi dari lembaga karitatif menuju institusi
pemberdayaan sosial-ekonomi. Program koperasi masjid, pelatihan kewirausahaan,
dan bantuan modal usaha merupakan contoh konkret pergeseran peran masjid
dalam memperkuat kemandirian ekonomi umat secara berkelanjutan.

5. Masjid sebagai Simbol Budaya dan Identitas Sosial

Masjid juga berfungsi sebagai simbol identitas keagamaan dan kultural umat
Islam. Dalam perspektif Clifford Geertz (1973), agama merupakan sistem simbol
yang membentuk makna dan orientasi hidup masyarakat. Masjid sebagai simbol
religius merepresentasikan nilai, keyakinan, dan identitas kolektif umat Islam
dalam ruang sosial. Arsitektur masjid, tradisi keagamaan, serta praktik sosial yang
berkembang di sekitarnya mencerminkan interaksi antara Islam dan budaya lokal.
Di Indonesia, masjid sering mengadopsi unsur arsitektur lokal, seperti atap
tumpang atau ornamen tradisional, yang menunjukkan proses akulturasi antara
Islam dan budaya setempat (Azra, 2002). Fenomena ini menegaskan bahwa masjid
merupakan ruang negosiasi antara nilai universal Islam dan konteks lokal
masyarakat. Fungsi simbolik masjid juga berkaitan erat dengan pembentukan rasa
memiliki (sense of belonging) umat terhadap komunitasnya. Masjid menjadi pusat

74



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

orientasi sosial dan kultural yang memperkuat identitas kolektif umat Islam,
khususnya di tengah masyarakat yang plural dan multikultural.

6. Tantangan dan Transformasi Fungsi Masjid dalam Masyarakat Kontemporer

Meskipun memiliki fungsi sosial yang luas, masjid juga menghadapi berbagai
tantangan dalam konteks masyarakat kontemporer. Salah satu tantangan utama
adalah kecenderungan reduksi fungsi masjid menjadi sekadar ruang ritual formal.
Selain itu, masjid berpotensi menjadi arena eksklusivisme dan politisasi agama
apabila tidak dikelola secara inklusif dan profesional (Hefner, 2011). Perubahan
sosial yang ditandai oleh urbanisasi, digitalisasi, dan perubahan pola kehidupan
masyarakat menuntut masjid untuk beradaptasi. Pengelolaan masjid perlu
diarahkan pada penguatan manajemen yang profesional, pengembangan program
yang responsif terhadap kebutuhan jamaah, serta pendekatan dakwah yang
moderat dan kontekstual. Transformasi ini menjadi prasyarat agar masjid tetap
relevan dalam kehidupan sosial masyarakat modern.

7. Sintesis Sosiologis: Masjid sebagai Aktor Sosial Keagamaan

Secara sosiologis, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa masjid dapat
dipahami sebagai aktor sosial keagamaan yang menjalankan fungsi
multidimensional. Masjid tidak hanya merepresentasikan dimensi sakral agama,
tetapi juga berperan aktif dalam membentuk struktur sosial, relasi sosial, dan
identitas kolektif umat Islam. Dengan menggunakan pendekatan sosiologi agama,
masjid dipahami sebagai institusi yang hidup dan dinamis, yang terus berinteraksi
dengan perubahan sosial. Oleh karena itu, optimalisasi fungsi masjid sebagai pusat
ibadah, pendidikan, integrasi sosial, dan pemberdayaan umat menjadi kunci dalam
membangun masyarakat Islam yang religius, inklusif, dan berkeadaban.

PENUTUP

Berdasarkan kajian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa masjid
dalam perspektif sosiologi agama merupakan institusi sosial keagamaan yang
memiliki fungsi multidimensional. Masjid tidak hanya berperan sebagai ruang ritual
untuk pelaksanaan ibadah, tetapi juga sebagai pusat pembentukan solidaritas sosial,
integrasi komunitas, pendidikan keagamaan, filantropi sosial, serta simbol identitas
kultural umat Islam. Fungsi-fungsi tersebut menunjukkan bahwa masjid merupakan
aktor sosial yang berperan aktif dalam membentuk dan memelihara kehidupan
sosial masyarakat Muslim. Pendekatan sosiologi agama memungkinkan
pemahaman yang lebih komprehensif terhadap peran masjid dengan
menempatkannya dalam konteks relasi sosial dan struktur masyarakat. Melalui
kerangka teoritis Durkheim, Weber, dan Berger, masjid dapat dipahami sebagai
ruang produksi kesadaran kolektif, arena tindakan sosial yang berorientasi nilai,
serta institusi yang mereproduksi nilai-nilai keagamaan dalam kehidupan sehari-

75



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

hari. Dengan demikian, masjid tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan terus
berinteraksi dengan perubahan sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat.

Hasil pembahasan juga menunjukkan bahwa masjid memiliki potensi besar
sebagai ruang publik keagamaan yang inklusif dan integratif. Dalam masyarakat
yang plural dan multikultural, masjid dapat berperan sebagai media penguatan
toleransi, dialog sosial, dan moderasi beragama apabila dikelola secara terbuka dan
profesional. Sebaliknya, apabila fungsi sosial masjid diabaikan, masjid berisiko
mengalami penyempitan makna menjadi sekadar ruang ritual formal yang terlepas
dari realitas sosial umat.

Oleh karena itu, penguatan fungsi sosial masjid menjadi agenda penting dalam
pengembangan kehidupan keagamaan umat Islam. Pengelolaan masjid perlu
diarahkan pada optimalisasi peran pendidikan, pemberdayaan ekonomi umat, serta
penguatan solidaritas sosial berbasis nilai-nilai keislaman yang rahmatan lil ‘alamin.
Upaya ini menuntut sinergi antara pengurus masjid, tokoh agama, akademisi, dan
masyarakat luas. Sebagai implikasi akademik, penelitian ini menegaskan
pentingnya pendekatan sosiologi agama dalam kajian masjid dan institusi
keagamaan Islam. Sementara itu, sebagai implikasi praktis, penelitian ini
merekomendasikan perlunya pengembangan model pengelolaan masjid yang
kontekstual, inklusif, dan responsif terhadap dinamika sosial masyarakat. Penelitian
selanjutnya dapat diarahkan pada studi empiris dengan pendekatan etnografi atau
studi kasus untuk memperdalam pemahaman tentang praktik sosial masjid dalam
konteks lokal tertentu. Dengan demikian, masjid diharapkan tidak hanya menjadi
pusat ibadah ritual, tetapi juga menjadi pusat transformasi sosial yang
berkontribusi nyata dalam membangun masyarakat yang religius, harmonis, dan
berkeadaban sosial.

Daftar Pustaka

Abdullah, A. (2015). Studi agama: Normativitas dan historisitas. Pustaka Pelajar.

Azra, A. (2002). Islam Nusantara. Mizan.

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy. Anchor Books.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1967). The social construction of reality. Anchor Books.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge University Press.

Creswell, ]. W. (2014). Research design. Sage.

Durkheim, E. (1912 /2001). The elementary forms of religious life. Oxford University
Press.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books.

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam. Princeton University Press.

Hidayat, K. (2010). Agama punya seribu nyawa. Noura Books.

76



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 1. Januari — Juni 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Krippendorff, K. (2018). Content analysis. Sage.

Madjid, N. (1997). Islam, doktrin dan peradaban. Paramadina.

Nasr, S. H. (2003). Islam: Religion, history, and civilization. HarperCollins.
Qardhawi, Y. (2000). Figh al-zakah. Muassasah al-Risalah.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity. University of Chicago Press.

Ritzer, G. (2010). Sociological theory. McGraw-Hill.

Turner, B. S. (2011). Religion and modern society. Cambridge University Press.
Weber, M. (1963). The sociology of religion. Beacon Press.

Woodhead, L. (2016). Religion and social theory. Sage.

77



	Dari Ruang Ritual ke Ruang Sosial: Masjid sebagai Institusi Sosial Keagamaan dalam Perspektif Sosiologi Agama
	Faisal Basri
	Program Studi Sosiologi Agama, IAIN Manado
	Email : basrifaisal363@gmail.com
	Abstract
	Abstrak
	PENDAHULUAN
	METODE PENELITIAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	1. Masjid sebagai Institusi Ritual dan Produksi Solidaritas Sosial
	2. Masjid sebagai Ruang Publik Keagamaan dan Integrasi Komunitas
	3. Masjid sebagai Lembaga Pendidikan dan Reproduksi Nilai Keagamaan
	4. Masjid sebagai Institusi Ekonomi dan Filantropi Sosial
	5. Masjid sebagai Simbol Budaya dan Identitas Sosial
	6. Tantangan dan Transformasi Fungsi Masjid dalam Masyarakat Kontemporer
	7. Sintesis Sosiologis: Masjid sebagai Aktor Sosial Keagamaan

	PENUTUP
	Daftar Pustaka


