Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

DARI TEKS KE PRAKTIK SOSIAL:
REKONSTRUKSI USUL AL-FIQH ULAMA NUSANTARA
DALAM PERSPEKTIF ANTROPOLOGI

Pangeran Putra Perkasa Alam Nasution
Program Studi Antropologi, FISIP, Universitas Malikussaleh
Email : putraperkasa@unimal.ac.id

Abdul Rahman Daengparani,
IAIN Manado
Email : abdul.rahman(@jiain-manado.ac.id

Abstract
This article examines the characteristics of Nusantara ulama’s
figh through an Islamic anthropological approach combined with
a reconstruction of contemporary usul al-figh. The study departs
from a critical assessment of the dominance of normative-
doctrinal approaches in figh studies, which tend to conceptualize
Islamic law as a textual, ahistorical, and socially detached system.
In the context of plural Muslim societies in the Nusantara region,
such approaches are insufficient to explain how figh is produced,
negotiated, and legitimized within everyday religious practices.
Employing an integrative qualitative methodology, this research
conducts discourse analysis of figh texts, fatwas, and
contemporary ulama discourses, alongside a normative-
reflective reading of key concepts such as ‘urf, maqadsid al-
shari‘ah, Sufism, and collective ijtihad. The findings reveal that
Nusantara figh appears as an adaptive and contextual socio-
religious practice. Islamic law is not generated through a linear
transmission from text to practice, but rather through continuous
negotiations between religious norms, local customs, social
structures, and communal needs. The recognition of ‘urf functions
as an epistemological foundation that bridges the universal
values of Islam with the particularities of local contexts. The
integration of Sufism strengthens the ethical dimension of figh by
emphasizing empathy, public welfare, and social harmony,
preventing figh from being reduced to rigid legal formalism.
Moreover, the predominance of collective ijtihad reflects a form
of social rationality rooted in deliberation and consensus, which
serves as a key source of legal legitimacy. This article contributes
to the fields of Islamic legal anthropology and sociology of
religion by proposing an integrative analytical framework that
connects empirical social analysis with normative Islamic legal
theory. The study demonstrates that Nusantara ulama’s figh

88



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

represents a significant model for the development of contextual
and socially embedded Islamic law in non-Arab Muslim societies.

Keywords: anthropology; nusantara fiqh; collective ijtihad; ‘urf;
sufism

Abstrak

Artikel ini menganalisis karakteristik fikih ulama Nusantara
melalui pendekatan antropologi Islam yang dipadukan dengan
rekonstruksi usul al-figh kontemporer. Kajian ini berangkat
dari kritik terhadap dominasi pendekatan normatif-doktrinal
dalam studi fikih yang cenderung memahami hukum Islam
sebagai sistem teks yang ahistoris dan terlepas dari realitas
sosial. Berkonteks masyarakat Muslim Nusantara yang plural,
pendekatan tersebut dinilai tidak memadai untuk menjelaskan
bagaimana fikih diproduksi, dinegosiasikan, dan dilegitimasi
dalam praktik kehidupan keagamaan sehari-hari. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif integratif dengan analisis
wacana terhadap teks fikih, fatwa, dan diskursus keulamaan
kontemporer, serta pembacaan normatif-reflektif atas konsep
‘urf, maqasid al-syari‘ah, tasawuf, dan ijtihad kolektif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa fikih ulama Nusantara tampil
sebagai praktik sosial-keagamaan yang adaptif dan kontekstual.
Hukum Islam tidak diproduksi secara linear dari teks ke
realitas, melainkan melalui proses negosiasi antara norma
syariat, adat lokal, struktur sosial, dan kebutuhan masyarakat.
Pengakuan terhadap ‘urf berfungsi sebagai basis epistemologis
yang menjembatani universalitas nilai Islam dengan
partikularitas konteks lokal. Integrasi tasawuf memperkuat
dimensi etika fikih dengan menekankan aspek empati,
kemaslahatan, dan keharmonisan sosial, sehingga fikih tidak
tereduksi menjadi legalisme formalistik. Sementara itu, praktik
ijjtihad kolektif mencerminkan rasionalitas sosial yang
menempatkan musyawarah dan konsensus sebagai sumber
legitimasi  hukum. Artikel ini  berkontribusi pada
pengembangan kajian antropologi hukum Islam dan sosiologi
agama dengan menawarkan kerangka analitis integratif yang
memadukan dimensi empiris dan normatif dalam membaca
fikih sebagai praktik sosial yang hidup. Temuan penelitian ini
menegaskan bahwa fikih ulama Nusantara merupakan model
penting bagi pengembangan hukum Islam kontekstual di
masyarakat Muslim non-Arab.

Kata kunci: antropologi; fikih nusantara; ijtihad Kolektif; ‘urf;
tasawuf

89



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

PENDAHULUAN

Kajian mengenai fikih dalam studi Islam selama beberapa dekade terakhir
masih didominasi oleh pendekatan normatif-doktrinal yang menempatkan fikih
terutama sebagai sistem hukum tekstual, tertutup, dan relatif ahistoris. Pendekatan
semacam ini cenderung memisahkan produk hukum Islam dari konteks sosial,
bahasa, dan relasi kuasa yang melingkupinya, sehingga fikih dipahami sebagai
seperangkat norma final yang berdiri di atas masyarakat, bukan sebagai praktik
sosial yang hidup dan dinegosiasikan (Fuadi et al., 2023; Khoiri et al., 2025). Dalam
konteks masyarakat Muslim non-Arab seperti Indonesia, reduksi fikih menjadi
sekadar sistem normatif menimbulkan problem epistemologis karena mengabaikan
dinamika lokal yang secara historis membentuk cara umat Islam memahami,
memproduksi, dan mengamalkan hukum Islam (Aminuddin & Ulfah, 2021;
Harisudin, 2021).

Islam di Nusantara berkembang melalui proses interaksi panjang antara
ajaran normatif Islam dengan struktur sosial, tradisi budaya, bahasa lokal, serta
sistem otoritas keagamaan yang khas. Ulama Nusantara tidak hanya berperan
sebagai penafsir teks, tetapi juga sebagai mediator budaya, produsen makna, dan
aktor sosial yang menghubungkan norma syariat dengan realitas kehidupan
masyarakat yang plural. Dalam konteks inij, fikih tidak semata-mata hadir sebagai
hukum dalam pengertian legal-formal, melainkan sebagai praktik sosial-keagamaan
yang sarat dengan negosiasi makna, simbol, dan nilai (Ali, 2020; Rusydi, 2024).

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa apa yang sering disebut sebagai “fikih
Nusantara” tidak dapat dipahami secara memadai jika hanya dianalisis melalui
kerangka ustl al-figh klasik secara normatif. Fikih Nusantara justru memperlihatkan
karakteristik adaptif, kontekstual, dan dialogis, di mana adat (‘urf), pertimbangan
kemaslahatan, serta sensitivitas terhadap struktur sosial lokal memainkan peran
penting dalam proses ijtihad (Bashori, 2022; Emzaed, 2024; Alfarisi et al., 2025).
Namun demikian, banyak studi yang masih berhenti pada deskripsi normatif atau
apologetik, dengan menempatkan fikih Nusantara sebagai “varian lokal” tanpa
analisis mendalam mengenai bagaimana proses produksi, negosiasi, dan legitimasi
dalam praktik sosial sehari-hari.

Ustl al-figh kontemporer mengalami pergeseran paradigma dari pendekatan
tekstual-literal menuju pendekatan berorientasi maqasid yang lebih kontekstual.
Dalam konteks Nusantara, rekonstruksi ustl al-figh ini tampak dalam penekanan
pada kemaslahatan, keadilan sosial, dan keberlanjutan kehidupan komunitas
(Bashori, 2022; Nurain, 2024). Ulama Nusantara mengembangkan metode ijtihad
yang tidak hanya berfokus pada dalil tekstual, tetapi juga pada dampak sosial dan
etis dari suatu keputusan hukum. Ijtihad kolektif menjadi mekanisme utama dalam
produksi fikih Nusantara. Melalui forum musyawarah, bahth al-masa’il, dan diskusi
lintas disiplin, ulama Nusantara merumuskan hukum secara partisipatif dan

90



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

kontekstual (Jalili et al., 2023). Model ini mencerminkan rasionalitas sosial yang
kuat, di mana legitimasi hukum tidak hanya bersumber dari otoritas individual,
tetapi juga dari konsensus dan penerimaan komunitas.

Dimensi tasawuf juga memainkan peran penting dalam membentuk etos fikih
Nusantara. Integrasi tasawuf dalam fikih berfungsi sebagai mekanisme etis yang
menyeimbangkan aspek legal dengan dimensi moral dan spiritual (Hajam &
Saumantri, 2024). Dalam praktiknya, tasawuf mendorong ulama untuk
mempertimbangkan aspek empati, keadilan, dan kemanusiaan dalam pengambilan
keputusan hukum. Integrasi ini menghasilkan bentuk fikih yang tidak kaku dan
represif, melainkan dialogis dan transformatif. Fikih Nusantara dengan demikian
dapat dipahami sebagai ekspresi hukum yang tidak hanya mengatur perilaku, tetapi
juga membentuk karakter moral masyarakat. Perspektif ini memperkuat argumen
bahwa fikih ulama Nusantara merupakan sistem pengetahuan yang kompleks,
menggabungkan norma, budaya, dan spiritualitas dalam satu kesatuan praksis
keagamaan.

Problem utama dalam literatur kontemporer adalah belum adanya kajian yang
secara sistematis mengintegrasikan pendekatan antropologi dengan rekonstruksi
ustl al-figh untuk membaca karakteristik fikih ulama Nusantara sebagai kesatuan
epistemologis. Sebagian penelitian menekankan aspek sosial-budaya tetapi
mengabaikan kerangka normatif fikih, sementara penelitian lain fokus pada usul al-
figh namun minim sensitivitas terhadap konteks sosial dan praktik lokal (Hajam &
Saumantri, 2024; Jalili et al, 2023). Kesenjangan inilah yang menimbulkan
kebutuhan akan pembacaan fikih Nusantara sebagai produk interaksi antara norma,
budaya, dan struktur sosial.

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk menganalisis karakteristik fikih
ulama Nusantara melalui pendekatan antropologi yang dipadukan dengan
rekonstruksi ustl al-figh kontemporer. Secara khusus, penelitian ini berupaya
menjelaskan bagaimana fikih ulama Nusantara beroperasi sebagai praktik sosial-
keagamaan yang adaptif, bagaimana ‘urf dan tasawuf berfungsi sebagai sumber
epistemologis, serta bagaimana ijtihad kolektif dan jaringan keulamaan membentuk
otoritas hukum dalam konteks masyarakat Indonesia modern. Artikel ini tidak
hanya berkontribusi pada pengayaan studi fikih Nusantara, tetapi juga menawarkan
kerangka analitis baru bagi pengembangan antropologi tentang hukum Islam di
masyarakat Muslim plural.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan integratif-antropologis, yakni
integrasi antara metode empiris dalam perspektif antropologi dan pendekatan
normatif-reflektif berbasis usil al-figh kontemporer. Pendekatan ini dipilih untuk
mengelaborasi bahwa fikih ulama Nusantara tidak hanya sebagai sistem norma
hukum, tetapi juga sebagai praktik sosial-keagamaan yang hidup, dinegosiasikan,

91



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

dan dilegitimasi dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural. Pendekatan
integratif-antropologis memungkinkan analisis simultan atas dimensi praksis, yakni
bagaimana fikih dijalankan dan dimaknai serta dimensi normatif (kerangka
epistemologis dan metodologis yang melandasinya) (Abdi, 2020; Abdurrahman,
2022; Arju, 2024).

Secara empiris, penelitian ini bertumpu pada analisis kualitatif terhadap teks
dan wacana fikih kontemporer, khususnya fatwa, keputusan forum bahth al-masa’il,
serta diskursus keulamaan yang berkembang di lingkungan pesantren dan
organisasi keagamaan arus utama di Indonesia. Data empiris tersebut dibaca
sebagai representasi praktik sosial, bahwa fikih berfungsi sebagai medium negosiasi
antara norma agama, adat lokal, dan kebutuhan masyarakat (Emzaed, 2024).
Pendekatan interpretatif digunakan untuk menelusuri makna simbolik, bahasa
hukum, serta logika sosial yang terkandung dalam teks-teks tersebut. Pada sisi
normatif, penelitian ini melakukan rekonstruksi usul al-figh dengan menempatkan
konsep-konsep kunci seperti ‘urf, maqasid al-syari‘ah, dan ijtihad kolektif sebagai
perangkat analitis utama.

Rekonstruksi ini tidak dimaksudkan untuk menggantikan usul al-figh klasik,
melainkan untuk membacanya kembali secara kontekstual agar relevan dengan
dinamika sosial masyarakat Muslim Nusantara (Bashori, 2022; Rusydi, 2024).
Dengan demikian, metodologi penelitian ini bersifat dialogis: temuan empiris dibaca
melalui lensa normatif, sementara kerangka normatif diuji melalui realitas sosial
yang konkret. Analisis data dilakukan melalui teknik pembacaan tematik dan
analisis wacana Kkritis. Pendekatan ini memungkinkan identifikasi pola-pola
dominan dalam produksi dan legitimasi fikih, termasuk relasi kuasa antara ulama,
komunitas, dan institusi keagamaan. Validitas analisis dijaga melalui triangulasi
sumber dan perbandingan dengan temuan penelitian terkini dalam bidang
antropologi dan hukum Islam kontemporer (Hajam & Saumantri, 2024; Jalili et al,,
2023).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pemahaman fikih sebagai praktik sosial yang hidup sejatinya telah memiliki
akar kuat dalam tradisi fikih klasik. (Al-Shafi’i, 1990) menegaskan bahwa istinbat
hukum tidak dapat dilepaskan dari pemahaman bahasa, konteks sosial, dan
kebiasaan masyarakat tempat hukum itu diterapkan. Pandangan ini menunjukkan
bahwa sejak awal, fikih tidak dimaksudkan sebagai sistem normatif yang steril dari
realitas sosial, melainkan sebagai produk dialektika antara nash dan konteks. Dalam
perspektif antropologi, pandangan tersebut memperkuat argumen bahwa fikih
Nusantara melanjutkan tradisi epistemologis klasik yang mengakui pentingnya
realitas sosial dalam penalaran hukum Islam.

Hukum Islam termasuk fikih dalam antropologi dipahami sebagai fenomena
sosial yang tidak pernah netral, melainkan selalu terikat pada relasi kekuasaan,

92



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

otoritas keilmuan, bahasa simbolik, dan kepentingan moral tertentu. Fikih
dipandang sebagai bagian dari “tradisi diskursif” yang hidup, di mana teks, aktor,
dan konteks saling berkelindan membentuk makna hukum (Abdi, 2020; Arju, 2024).
Oleh karena itu, kajian terhadap fikih ulama Nusantara memerlukan pendekatan
yang mampu menjembatani analisis empiris atas praktik sosial dengan refleksi
normatif terhadap kerangka usil al-figh yang melandasinya.

Islam bukan semata sebagai sistem doktrin teologis atau hukum normatif,
melainkan sebagai praktik sosial yang dijalankan, dinegosiasikan, dan dimaknai
oleh komunitas Muslim dalam konteks tertentu. Dalam kerangka inij, fikih dipahami
sebagai bagian dari tradisi diskursif Islam yang hidup, di mana teks-teks hukum
berinteraksi dengan pengalaman sosial, struktur kekuasaan, dan otoritas keilmuan
(Abdi, 2020). Pendekatan ini menolak dikotomi kaku antara “teks” dan “konteks
karena keduanya selalu saling membentuk dalam praktik keagamaan.

Penerapan fikih pada berbagai komunitas Muslim tidak pernah bersifat
seragam. Hukum Islam selalu mengalami lokalisasi melalui bahasa, simbol, dan
praktik sosial setempat, sehingga menghasilkan bentuk-bentuk fikih yang beragam
(Ali, 2020). Dalam konteks Nusantara, lokalisasi ini tampak jelas dalam penerimaan
adat, ritual kolektif, serta mekanisme musyawarah dalam penetapan hukum
keagamaan. Salah satu karakteristik utama fikih ulama Nusantara adalah
pengakuan terhadap ‘urf sebagai sumber pertimbangan hukum yang sah. Dalam
kajian usul al-figh kontemporer, urf tidak lagi dipahami sekadar sebagai kebiasaan
sosial, tetapi sebagai ekspresi pengetahuan kolektif masyarakat yang memuat nilai,
etika, dan rasionalitas lokal (Rusydi, 2024). Penggunaan ‘urf dalam fikih Nusantara
mencerminkan kesadaran epistemologis bahwa hukum Islam harus berakar pada
realitas sosial agar tetap relevan dan berfungsi secara efektif.

Secara dimensi linguistik, peran bahasa lokal juga menjadi perhatian dalam
membentuk pemahaman hukum. Penggunaan istilah-istilah lokal, metafora budaya,
dan narasi keagamaan dalam diskursus fikih Nusantara menunjukkan bahwa
hukum tidak hanya disampaikan melalui bahasa Arab normatif, tetapi juga melalui
bahasa sehari-hari yang lebih komunikatif dan persuasif (Arju, 2024). Bahasa
menjadi medium penting dalam legitimasi hukum karena menjembatani teks
normatif dengan pengalaman hidup masyarakat. Dalam perspektif antropologi, fikih
ulama Nusantara dapat dipahami sebagai praktik sosial-keagamaan yang tidak
terlepas dari konteks kehidupan masyarakat tempatan.

Fikih tidak hadir sebagai seperangkat aturan abstrak yang dipaksakan dari
luar melainkan sebagai hasil interaksi dinamis antara teks normatif, pengalaman
kolektif, dan struktur sosial lokal. Ulama Nusantara memainkan peran sentral
sebagai aktor sosial yang menerjemahkan norma syariat ke dalam bahasa dan
praktik yang dapat dipahami serta diterima oleh masyarakat (Ali, 2020). Penerapan
fikih di Indonesia sering kali melibatkan mekanisme negosiasi sosial. Keputusan
hukum tidak hanya mempertimbangkan validitas dalil, tetapi juga keberterimaan

93



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

sosial dan dampaknya terhadap harmoni komunitas (Emzaed, 2024). Dalam
konteks ini, fikih berfungsi sebagai instrumen mediasi sosial yang menjaga
keseimbangan antara tuntutan normatif agama dan realitas kehidupan masyarakat
yang majemuk.

Fikih Ulama Nusantara Sebagai Praktik Sosial Keagamaan

Dimensi kemaslahatan yang menonjol dalam fikih ulama Nusantara juga
berakar kuat pada pemikiran fikih klasik. (Al-Ghazali, 2008) menempatkan maqgasid
al-syari‘ah sebagai tujuan utama hukum Islam, yakni menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Perspektif ini memperlihatkan bahwa hukum Islam sejak
awal diarahkan untuk menjamin keberlangsungan dan kesejahteraan sosial. Oleh
karena itu, orientasi fikih Nusantara pada harmoni sosial dan kemaslahatan kolektif
bukanlah inovasi yang ahistoris, melainkan aktualisasi dari prinsip klasik dalam
konteks sosial Indonesia kontemporer.

Praktik fikih ulama Nusantara menunjukkan kuatnya dimensi kolektif.
Pengambilan keputusan hukum melalui forum musyawarah, diskusi pesantren, dan
mekanisme ijtihad jama‘i mencerminkan rasionalitas sosial yang menempatkan
konsensus dan kebijaksanaan kolektif sebagai sumber legitimasi hukum (Jalili et al.,
2023). Pola ini berbeda dengan model legalistik individualistik yang menekankan
otoritas personal mujtahid, dan lebih sejalan dengan struktur sosial masyarakat
Indonesia yang menekankan musyawarah dan gotong royong.

Karakter kolektif ini memperlihatkan bahwa fikih Nusantara beroperasi
sebagai sistem pengetahuan yang terdistribusi. Otoritas hukum tidak terpusat pada
satu figur, tetapi tersebar dalam jaringan ulama, institusi, dan komunitas. Distribusi
otoritas ini memungkinkan fleksibilitas dan adaptasi hukum terhadap perubahan
sosial, sekaligus menjaga kontinuitas tradisi keilmuan Islam (Harisudin, 2021).

Otoritas ulama dalam konteks Nusantara tidak semata-mata dibangun di atas
penguasaan teks klasik, tetapi juga pada kemampuan membaca konteks sosial dan
menjembatani norma agama dengan realitas lokal. Otoritas keagamaan dipahami
sebagai konstruksi sosial yang lahir dari pengakuan komunitas terhadap kapasitas
moral, intelektual, dan kultural seorang ulama (Abdi, 2020). Produksi pengetahuan
fikih oleh ulama Nusantara berlangsung dalam ruang sosial yang kompleks,
melibatkan pesantren, organisasi keagamaan, dan forum diskusi publik. Proses ini
menunjukkan bahwa fikih tidak dihasilkan dalam ruang hampa, melainkan melalui
interaksi antara berbagai aktor dengan kepentingan dan perspektif yang beragam
(Jalili et al., 2023). Otoritas ulama dengan demikian bersifat relasional, bergantung
pada jaringan sosial dan legitimasi komunitas.

Ulama Nusantara sering kali mengadopsi pendekatan pragmatis dalam
merumuskan hukum. Pendekatan ini tidak identik dengan kompromi normatif,
tetapi merupakan bentuk rasionalitas sosial yang mempertimbangkan
kemaslahatan jangka panjang dan stabilitas sosial (Rusydi, 2024). Dalam konteks

94



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

ini, usul al-figh tidak diperlakukan sebagai kerangka kaku, melainkan sebagai
perangkat metodologis yang dapat diadaptasi untuk menjawab persoalan aktual.
Otoritas keulamaan juga diperkuat melalui penggunaan bahasa dan simbol budaya
lokal. Bahasa lokal, metafora tradisional, dan narasi kultural digunakan untuk
menyampaikan norma fikih agar lebih mudah dipahami dan diterima oleh
masyarakat (Arju, 2024; Hafidzoh et al., 2021). Strategi ini menunjukkan bahwa
produksi pengetahuan fikih di Nusantara bersifat komunikatif dan dialogis, bukan
instruktif semata.

‘Urf sebagai Basis Epistemologi Hukum Islam Nusantara

Pengakuan terhadap ‘urf dalam fikih ulama Nusantara memiliki legitimasi
kuat dalam khazanah fikih terdahulu. (Ibn Abidin, 1992) secara eksplisit
menyatakan bahwa perubahan hukum dapat terjadi akibat perubahan adat dan
kebiasaan masyarakat (taghayyur al-ahkam bi taghayyur al-azman wa al-amkinah).
Prinsip ini menegaskan bahwa ‘urf bukan sekadar faktor sekunder, melainkan
bagian integral dari epistemologi hukum Islam. Dalam konteks Nusantara,
pemanfaatan ‘urf oleh ulama lokal merepresentasikan kesinambungan tradisi fikih
klasik dalam merespons dinamika sosial masyarakat Muslim.

Keberadaan ‘urf sebagai salah satu fondasi epistemologis utama fikih ulama
Nusantara, dalam kajian ustul al-figh kontemporer dipahami sebagai bentuk
rasionalitas sosial yang merepresentasikan pengalaman kolektif dan nilai-nilai yang
hidup dalam masyarakat (Bashori, 2022). Berkontekskan Nusantara, ‘urf tidak
diposisikan sebagai ancaman terhadap kemurnian syariat, melainkan sebagai
medium untuk mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam konteks lokal.
Pertimbangan ‘urf dalam fikih Nusantara memungkinkan hukum Islam berfungsi
secara efektif dalam masyarakat plural. Dengan mengakomodasi adat dan kebiasaan
lokal, ulama Nusantara dapat merumuskan hukum yang relevan dan kontekstual
tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip dasar syariat (Rusydi, 2024).
Pendekatan ini menegaskan bahwa universalitas Islam tidak terletak pada
uniformitas praktik, melainkan pada fleksibilitas nilai.

Pertimbangan ‘urf berfungsi sebagai jembatan epistemologis antara teks
normatif dan realitas sosial. Perihal demikian memungkinkan terjadinya dialog
antara norma ilahi dan pengalaman manusia, sehingga hukum Islam tidak
teralienasi dari kehidupan sehari-hari umat (Ali, 2020). Dalam praktiknya,
pengakuan terhadap ‘urf juga memperkuat legitimasi sosial fikih karena hukum
yang dihasilkan selaras dengan logika budaya masyarakat. Integrasi ‘urf dalam fikih
Nusantara sekaligus menunjukkan arah rekonstruksi usul al-figh yang lebih
kontekstual dan humanis. Dengan menempatkan pengalaman sosial sebagai bagian
dari proses penalaran hukum, ulama Nusantara memperluas cakrawala
epistemologis usul al-figh tanpa meninggalkan fondasi normatifnya (Bashori, 2022).

95



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Hal ini menjadikan fikih Nusantara sebagai model penting bagi pengembangan
hukum Islam di masyarakat Muslim non-Arab.

Integrasi Tasawuf dan Dimensi Etika dalam Fikih Ulama Nusantara

Integrasi tasawuf dalam fikih ulama Nusantara juga memiliki landasan kuat
dalam pemikiran ulama klasik. (Ibn Taymiyyah, 2005) menegaskan bahwa hukum
I[slam tidak dapat dipisahkan dari dimensi moral dan spiritual karena tujuan syariat
adalah mewujudkan keadilan dan kebaikan bagi manusia. Dengan demikian,
kecenderungan ulama Nusantara mengaitkan fikih dengan nilai-nilai tasawuf
mencerminkan kesinambungan tradisi klasik yang menolak reduksi hukum Islam
menjadi sekadar aturan formalistik.

Salah satu karakteristik paling menonjol dari fikih ulama Nusantara adalah
integrasi dimensi tasawuf ke dalam praktik dan penalaran hukum. Tasawuf tidak
hanya dipahami sebagai praktik spiritual individual, tetapi sebagai kerangka etika
kolektif yang membentuk orientasi moral komunitas Muslim. Integrasi tasawuf
dalam fikih Nusantara memperlihatkan upaya sadar ulama untuk menyeimbangkan
aspek legal-formal dengan dimensi batiniah dan etis dari ajaran Islam (Hajam &
Saumantri, 2024). Fikih yang terlepas dari dimensi tasawuf berpotensi terjebak
dalam legalisme sempit dan kehilangan sensitivitas sosial.

Ulama Nusantara, melalui tradisi pesantren dan pengajian kolektif,
menanamkan nilai-nilai tasawuf seperti keikhlasan, empati, dan pengendalian diri
sebagai landasan moral dalam pengambilan keputusan hukum (Burhanuddin,
2024). Dalam konteks ini, tasawuf berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai
magqasid al-syari‘ah ke dalam kesadaran etis masyarakat. Integrasi tasawuf juga
tampak dalam cara ulama Nusantara merespons persoalan sosial kontemporer.
Pendekatan tasawuf mendorong penalaran hukum yang mempertimbangkan
dampak psikologis dan sosial dari suatu putusan, bukan sekadar kepatuhan formal
terhadap aturan. Hal ini tercermin dalam kecenderungan fikih Nusantara yang
menekankan aspek kemanusiaan, keharmonisan sosial, dan penghindaran konflik
(Hajam & Saumantri, 2024).

Pendekatan demikian memperlihatkan bahwa fikih berfungsi sebagai
instrumen pembentukan etos sosial, bukan sekadar regulasi perilaku. Dengan
demikian, integrasi tasawuf dalam fikih Nusantara dapat dipahami sebagai strategi
kultural untuk menjaga relevansi hukum Islam di tengah masyarakat yang
majemuk. Tasawuf memberikan kedalaman moral yang memungkinkan fikih
beradaptasi tanpa kehilangan legitimasi normatifnya. Karakter ini membedakan
fikih ulama Nusantara dari model hukum Islam yang cenderung formalistik dan
rigid.

Ijtihad Kolektif dan Rasionalitas Sosial

96



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Praktik ijtihad kolektif yang berkembang di Nusantara juga sejalan dengan
tradisi klasik yang mengakui pluralitas pendapat. Perbedaan pendapat dalam fikih
lahir dari perbedaan konteks, metode istidlal, dan pertimbangan sosial. Kesadaran
akan pluralitas ini menjadi dasar penting bagi berkembangnya model ijtihad jama‘i
di Indonesia yang menempatkan musyawarah dan rasionalitas sosial sebagai
mekanisme legitimasi hukum. Ijtihad kolektif merupakan ciri penting lain dari fikih
ulama Nusantara dengan implikasi antropologis yang signifikan. Dalam masyarakat
Indonesia yang menekankan nilai musyawarah, pengambilan keputusan hukum
secara kolektif mencerminkan rasionalitas sosial yang berakar pada tradisi lokal.
[jtihad tidak dipahami sebagai aktivitas intelektual individual semata, melainkan
sebagai proses sosial yang melibatkan dialog, konsensus, dan pertimbangan
kepentingan bersama (Jalili et al., 2023).

[jtihad kolektif menunjukkan bahwa mekanisme ini memungkinkan ulama
Nusantara merespons persoalan mutakhir secara lebih komprehensif. Dengan
melibatkan berbagai latar belakang keilmuan dan pengalaman sosial, ijtihad kolektif
menghasilkan putusan hukum yang lebih adaptif dan kontekstual (Emzaed, 2024).
Proses tersebut mencerminkan bagaimana pengetahuan hukum diproduksi melalui
interaksi sosial, bukan sekadar deduksi tekstual. Rasionalitas sosial dalam ijtihad
kolektif juga terlihat dari perhatian ulama terhadap penerimaan masyarakat.
Legitimasi hukum tidak hanya diukur dari kekuatan dalil, tetapi juga dari
kemampuan hukum tersebut menjaga stabilitas sosial dan keadilan kolektif.

Pendekatan tersebut sejalan dengan pemahaman antropologis bahwa hukum
berfungsi sebagai mekanisme pengaturan relasi sosial dan penyelesaian konflik
(Abdi, 2020). Dalam konteks rekonstruksi usul al-figh, praktik ijtihad kolektif ulama
Nusantara memperluas makna otoritas hukum. Otoritas tidak lagi terpusat pada
figur mujtahid tunggal, tetapi didistribusikan dalam jaringan ulama dan institusi.
Distribusi ini memungkinkan fleksibilitas metodologis sekaligus memperkuat
legitimasi sosial fikih. Model semacam ini menawarkan kontribusi penting bagi
pengembangan teori ijtihad dalam studi hukum Islam kontemporer.

Dialektika Lokal dan Global dalam Fikih Ulama Nusantara

Fikih ulama Nusantara juga berkembang dalam ruang dialektis antara
lokalitas dan globalitas. Berakar kuat pada konteks sosial dan budaya lokal pada
satu sisi, dan pada sisi yang lain terhubung dengan tradisi keilmuan Islam global
melalui jaringan pendidikan, literatur, dan otoritas keagamaan transnasional.
Dialektika ini membentuk karakter fikih Nusantara yang terbuka dan adaptif tanpa
kehilangan identitas lokalnya (Ali, 2020). Ulama Nusantara secara aktif melakukan
seleksi dan adaptasi terhadap wacana fikih global. Konsep-konsep usul al-figh dan
magqasid al-syari‘ah yang berkembang di dunia Islam global diolah kembali agar
sesuai dengan kebutuhan dan realitas masyarakat Indonesia (Rusydi, 2024). Proses

97



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

ini mencerminkan apa yang dalam antropologi disebut sebagai “kreasi tempatan”
ketika norma global diterjemahkan ke dalam praktik lokal.

Dialektika lokal-global ini juga terlihat dalam respons ulama Nusantara
terhadap isu-isu kontemporer seperti keadilan sosial, pluralisme, dan hak asasi
manusia. Fikih Nusantara tidak menolak wacana global secara apriori, tetapi
menafsirkannya melalui kerangka nilai dan pengalaman lokal. Pendekatan ini
memungkinkan fikih berfungsi sebagai jembatan antara tradisi Islam dan tantangan
modernitas (Emzaed, 2024). Dialektika ini memperlihatkan bahwa fikih Nusantara
merupakan sistem pengetahuan yang dinamis dan reflektif. Keberadaan fikih
nusantara tidak statis atau defensif, melainkan terus-menerus bernegosiasi dengan
perubahan sosial dan wacana global. Karakter ini menempatkan fikih ulama
Nusantara sebagai model penting bagaimana hukum Islam dapat berkembang
secara kontekstual tanpa kehilangan kesinambungan tradisi.

Kontribusi Antropologi dalam Teroka Fikih Islam Nusantara

Kajian fikih Islam Nusantara di sini meperlihatkan ketegangan epistemologis
antara dua pendekatan besar, yakni antara pendekatan normatif-doktrinal dan
pendekatan deskriptif-sosiologis. Pendekatan normatif cenderung menempatkan
fikih sebagai sistem hukum yang otonom, ahistoris, dan universal, sementara
pendekatan sosiologis termasuk antropologi sering dipandang hanya sebagai alat
bantu untuk memahami konteks sosial tanpa menyentuh dimensi normatif hukum
Islam itu sendiri. Ketegangan ini menghasilkan dikotomi semu antara “hukum Islam
murni” dan “praktik keagamaan lokal”, yang pada gilirannya mereduksi
kompleksitas pengalaman keislaman masyarakat Muslim Nusantara.

Pembahasan dalam artikel ini juga menunjukkan bahwa bahwa fikih ulama
Nusantara tidak dapat dipahami secara memadai jika hanya dilihat sebagai adaptasi
lokal dari hukum Islam normatif. Sebaliknya, fikih Nusantara merupakan ekspresi
kompleks dari proses interaksi yang dinamis antara norma agama, struktur sosial,
budaya lokal, relasi kekuasaan, serta etika spiritual yang hidup dalam masyarakat.
Dalam konteks ini, antropologi tidak sekadar berfungsi sebagai pendekatan
deskriptif, tetapi sebagai perangkat analitis kritis yang mampu mengungkap
bagaimana hukum Islam diproduksi, dinegosiasikan, dan dilegitimasi dalam
kehidupan sosial.

Kontribusi antropologi dalam teroka fikih Islam Nusantara terletak pada
kemampuannya untuk membaca fikih sebagai praktik sosial (social practice), bukan
semata sebagai teks normatif. Dengan demikian, fikih dipahami sebagai sesuatu
yang hidup (living law) dan terus berubah seiring perubahan kondisi sosial, politik,
ekonomi, dan budaya masyarakat Muslim. Pendekatan ini membuka ruang bagi
pembacaan ulang terhadap otoritas keulamaan, konsep legitimasi hukum, serta
hubungan antara teks, konteks, dan praktik dalam Islam Nusantara.

98



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Hukum Islam tidak pernah hadir dalam ruang hampa sosial. Antropologi
memandang hukum sebagai bagian integral dari sistem sosial, yang selalu
berinteraksi dengan nilai, norma, dan struktur kekuasaan yang ada dalam
masyarakat. Dalam kerangka ini, fikih tidak hanya dipahami sebagai kumpulan
aturan normatif yang bersumber dari al-Qur’an, Hadis, ijma‘, dan qiyas, tetapi
sebagai praktik sosial yang dijalankan, ditafsirkan, dan dinegosiasikan oleh aktor-
aktor sosial tertentu. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa ulama Nusantara
tidak sekadar berperan sebagai “penyampai” hukum Islam dari pusat-pusat
keilmuan Timur Tengah, tetapi sebagai produsen pengetahuan hukum yang aktif.
Mereka menafsirkan teks-teks fikih dengan mempertimbangkan realitas sosial
masyarakat setempat, termasuk struktur adat, sistem kekerabatan, pola ekonomi,
dan tradisi keagamaan lokal. Dengan kata lain, fikih Nusantara merupakan hasil dari
proses kreatif yang melibatkan dialog antara teks normatif dan konteks sosial.

Pendekatan antropologis memungkinkan kita untuk melihat bagaimana fikih
berfungsi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Misalnya, dalam praktik hukum
keluarga, waris, atau penyelesaian sengketa, fikih sering kali dijalankan secara
fleksibel dan kontekstual. Keputusan-keputusan hukum tidak selalu diambil
berdasarkan satu mazhab tertentu secara kaku, tetapi melalui pertimbangan
pragmatis yang bertujuan menjaga harmoni sosial dan keadilan substantif.
Fenomena ini menunjukkan bahwa fikih Nusantara beroperasi sebagai mekanisme
sosial yang adaptif, bukan sebagai sistem hukum yang statis. Kontribusi teoretis
utama artikel ini terletak pada upaya mengintegrasikan analisis empiris antropologi
dengan rekonstruksi usul al-figh. Selama ini, usul al-figh sering diposisikan sebagai
disiplin normatif yang tertutup terhadap pendekatan ilmu sosial. Namun, penelitian
ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip ustl al-figh, seperti maqasid al-shari‘ah,
istihsan, istislah, dan ‘urf sebenarnya memiliki potensi besar untuk dibaca secara
antropologis.

Dalam konteks fikih Nusantara, konsep ‘urf memainkan peran penting sebagai
jembatan antara norma agama dan praktik sosial. Ulama Nusantara secara historis
memanfaatkan ‘urf sebagai sumber pertimbangan hukum, selama tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat. Pendekatan antropologis
membantu mengungkap bagaimana ‘urf tidak hanya berfungsi sebagai
“pengecualian” normatif, tetapi sebagai basis epistemologis dalam produksi hukum
I[slam lokal. Dengan demikian, ‘urf dipahami bukan sebagai kompromi pragmatis,
melainkan sebagai mekanisme internal dalam sistem hukum Islam yang
memungkinkan fleksibilitas dan kontekstualisasi.

Integrasi antara antropologi dan usul al-figh juga memperkaya studi
antropologi tentang hukum Islam itu sendiri. Dengan memasukkan dimensi
normatif sebagai bagian dari analisis sosial, penelitian ini menantang
kecenderungan antropologi klasik yang sering mengabaikan aspek teologis dan
normatif dalam praktik keagamaan. Pemisahan tajam antara norma dan praktik

99



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

justru mengaburkan cara umat beragama memahami dan menjalankan ajaran
mereka. Oleh karena itu, pendekatan integratif-antropologis yang ditawarkan dalam
artikel ini berupaya menjembatani kesenjangan tersebut.

Fikih Nusantara diproduksi dan dimaknai melalui bahasa dan simbol budaya.
Bahasa fikih yang digunakan oleh ulama Nusantara sering kali memadukan
terminologi Arab dengan istilah lokal, menciptakan hibriditas linguistik yang
mencerminkan proses negosiasi makna antara Islam normatif dan budaya lokal.
Penggunaan bahasa lokal dalam pengajaran dan penulisan fikih menunjukkan
upaya ulama untuk menjadikan hukum Islam lebih dapat dipahami dan diterima
oleh masyarakat.

Simbol-simbol keagamaan juga memainkan peran penting dalam legitimasi
fikih. Praktik-praktik keagamaan tertentu seperti ritual adat yang diislamkan
seringkali menjadi arena di mana norma fikih dinegosiasikan. Antropologi
membantu mengungkap bagaimana simbol-simbol tersebut tidak hanya memiliki
makna religius, tetapi juga fungsi sosial dan politik. Dalam konteks ini, fikih
berfungsi sebagai bahasa simbolik yang mengatur relasi sosial dan identitas kolektif
masyarakat Muslim Nusantara.

Negosiasi makna dalam fikih Nusantara juga terlihat dalam cara ulama
merespons perubahan sosial. Modernisasi, kolonialisme, dan globalisasi telah
membawa tantangan baru bagi praktik hukum Islam. Ulama Nusantara merespons
tantangan ini dengan berbagai strategi, mulai dari reinterpretasi teks hingga
pembentukan institusi keagamaan baru. Pendekatan antropologis memungkinkan
kita untuk melihat respons-respons tersebut sebagai bagian dari proses adaptasi
sosial, bukan sekadar reaksi teologis.

Salah satu kontribusi penting artikel ini adalah pembacaan ulang terhadap
konsep otoritas dan legitimasi dalam hukum Islam Nusantara. Dalam perspektif
antropologi, otoritas tidak dipahami semata sebagai atribut formal yang melekat
pada individu atau institusi, tetapi sebagai konstruksi sosial yang dibentuk melalui
interaksi dan pengakuan kolektif. Otoritas fikih ulama Nusantara terbentuk melalui
jaringan keulamaan, reputasi moral, kedalaman spiritual, serta kemampuan mereka
menjawab kebutuhan sosial masyarakat.

Penelitian ini menunjukkan bahwa legitimasi fikih tidak hanya bersumber dari
otoritas teks, tetapi juga dari penerimaan komunitas. Ulama yang dianggap mampu
menjaga keseimbangan antara norma agama dan realitas sosial cenderung memiliki
legitimasi yang lebih kuat. Dengan demikian, otoritas fikih bersifat dinamis dan
kontekstual, tergantung pada relevansinya dalam kehidupan masyarakat.
Pendekatan ini membuka ruang bagi kajian lanjutan tentang bagaimana hukum
Islam beroperasi dalam masyarakat Muslim plural dan demokratis. Dalam konteks
Indonesia kontemporer, di mana otoritas keagamaan tidak lagi terpusat,
pemahaman antropologis tentang otoritas fikih menjadi semakin penting. Ia

100



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

membantu menjelaskan mengapa berbagai interpretasi hukum Islam dapat hidup
berdampingan, serta bagaimana konflik otoritas dapat dinegosiasikan secara sosial.

Kontribusi antropologi dalam teroka fikih Nusantara juga terlihat dalam
pengakuan terhadap peran tasawuf dan etika spiritual dalam praktik hukum Islam.
Penelitian ini menemukan bahwa banyak ulama Nusantara mengintegrasikan nilai-
nilai tasawuf—seperti keikhlasan, keseimbangan batin, dan kepedulian sosial—ke
dalam pertimbangan fikih mereka. Pendekatan ini menghasilkan orientasi etis yang
menekankan keadilan substantif dan kemaslahatan, bukan sekadar kepatuhan
formal terhadap aturan. Antropologi membantu mengungkap bagaimana dimensi
spiritual ini memengaruhi cara hukum Islam dijalankan. Fikih tidak hanya dipahami
sebagai seperangkat aturan eksternal, tetapi sebagai sarana pembentukan moral
individu dan kolektif. Dengan demikian, fikih Nusantara berfungsi sebagai etika
sosial yang mengatur hubungan antarindividu dan komunitas, sekaligus sebagai
jalan spiritual menuju kesalehan.

PENUTUP

Artikel ini menunjukkan bahwa fikih ulama Nusantara tidak dapat dipahami
secara memadai hanya melalui pendekatan normatif-doktrinal usiil al-figh klasik
ataupun deskripsi budaya semata. Melalui pendekatan integratif yang
mengintegrasikan analisis empiris antropologi Islam dengan rekonstruksi usul al-
figh kontemporer, penelitian ini menegaskan bahwa fikih ulama Nusantara
merupakan praktik sosial-keagamaan yang hidup, kontekstual, dan terus
dinegosiasikan dalam dinamika masyarakat Indonesia yang plural.

Hasil analisis memperlihatkan bahwa Kkarakteristik utama fikih ulama
Nusantara terletak pada kemampuannya mengintegrasikan norma hukum Islam
dengan realitas sosial melalui mekanisme kolektif, kultural, dan etis. Fikih tidak
diproduksi sebagai sistem aturan yang terlepas dari masyarakat, melainkan sebagai
hasil interaksi antara teks normatif, otoritas ulama, adat (‘urf), dan pengalaman
sosial umat. Dalam kerangka ini, ‘urf berfungsi sebagai basis epistemologi hukum
yang menjembatani universalitas nilai Islam dengan partikularitas konteks lokal,
sementara bahasa dan simbol budaya lokal berperan penting dalam legitimasi dan
internalisasi hukum.

Integrasi tasawuf dalam fikih ulama Nusantara memperkuat dimensi etika dan
moral hukum Islam, sehingga fikih tidak tereduksi menjadi legalisme formalistik.
Tasawuf berfungsi sebagai kerangka etis yang mengarahkan penalaran hukum pada
kemaslahatan, empati, dan keharmonisan sosial. Temuan ini menegaskan bahwa
dimensi spiritual bukanlah elemen periferal, melainkan bagian integral dari
konstruksi fikih Nusantara sebagai sistem pengetahuan dan praksis keagamaan.

Praktik ijtihad kolektif yang dominan dalam tradisi ulama Nusantara
memperlihatkan rasionalitas sosial yang kuat. Otoritas hukum tidak dimonopoli
oleh individu, tetapi didistribusikan dalam jaringan ulama dan institusi melalui

101



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

mekanisme musyawarah. Model ini tidak hanya memperkuat legitimasi sosial fikih,
tetapi juga memungkinkan adaptasi hukum terhadap perubahan sosial secara lebih
responsif dan berkelanjutan. Dari perspektif antropologi, ijtihad kolektif
menunjukkan bahwa produksi pengetahuan hukum merupakan proses sosial yang
melibatkan dialog, negosiasi, dan konsensus.

Dialektika antara lokal dan global menjadi ciri lain yang menegaskan dinamika
fikih ulama Nusantara. Ulama Nusantara tidak bersikap defensif terhadap wacana
fikih global, tetapi melakukan proses seleksi dan adaptasi kreatif agar selaras
dengan kebutuhan masyarakat lokal. Proses ini menempatkan fikih Nusantara
sebagai ekspresi hukum Islam yang terbuka, reflektif, dan relevan dengan tantangan
modernitas, tanpa kehilangan kesinambungan tradisi keilmuan Islam.

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan antropologi
dengan menawarkan kerangka analisis yang memadukan dimensi normatif dan
empiris secara integratif. Pendekatan ini memperkaya studi hukum Islam dengan
menempatkan fikih sebagai praktik sosial yang sarat makna budaya, etika, dan relasi
kuasa. Temuan penelitian ini juga membuka ruang bagi agenda riset lanjutan,
khususnya kajian komparatif mengenai praktik fikih di masyarakat Muslim non-
Arab serta eksplorasi lebih mendalam tentang relasi antara hukum Islam, budaya
lokal, dan perubahan sosial. Dengan demikian, fikih ulama Nusantara dapat
dipahami sebagai model penting bagi pengembangan hukum Islam kontekstual di
dunia Muslim kontemporer. Universalitas Islam tidak terletak pada uniformitas
praktik hukum, melainkan pada kemampuan nilai-nilai Islam untuk beradaptasi
secara kreatif dan bermakna dalam keragaman konteks sosial dan budaya.

DAFTAR PUSTAKA

Abdi, S. 2020. Inklusivisme Epistemologis sebagai Basis Integrasi Keilmuan menuju
Revitalisasi Kosmopolitanisme Peradaban Islam. ABHATS: Jurnal Islam Ulil
Albab, 1(1), 1-17. https://journal.uii.ac.id/Abhats/article/view /28687

Abdurrahman, L. 2022. Conflict in Islamic Jurisprudence: Noel ]. Coulson’s
Historical Approach and His Contribution to the Study of Islamic Law. JIL:
Journal of Islamic Law. https://doi.org/10.24260/jil.v3i1.495.

Alfarisi, M., Putri, R., Fadhila, D., & Ezzerouali, S., 2025. Negotiating Customary Law
and Figh Norms: The Transformation of the Mepahukh Tradition in the
Indigenous Marriage Practices of the Alas People in Southeast
Aceh. Indonesian ~ Journal of Sharia and  Socio-Legal  Studies.
https://doi.org/10.24260/ijssls.1.1.9.

Al-Ghazali, A. 2008. Al-Mustashfa: Rujukan Utama Usul Fikih. Diterjemahkan oleh
Masturi Irma, Lc & Malik Supar, Lc., dari Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Ustl. Beirut-
Lebanon: Al-Maktabah Al-Ashriyah.

Ali, F. 2020. Islam Nusantara dan Globalisasi. Indonesian Journal of Islamic History
and Culture, 1(2), 90-103. https://doi.org/10.22373 /ijihc.v1i2.680

Al-Shafi?, M. b. . 1990. Al-Risalah. Tahqiq dan Syarah oleh Syaikh Ahmad
Muhammad Syakir. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

102


https://journal.uii.ac.id/Abhats/article/view/28687
https://doi.org/10.24260/jil.v3i1.495
https://doi.org/10.24260/ijssls.1.1.9
https://doi.org/10.22373/ijihc.v1i2.680

Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

https://dn790008.ca.archive.org/0/items/kitab-terjemah-ind /Ar-Risalah.pdf

Aminuddin, L. H., & Ulfah, I. (2021). Epistemology of Islam Nusantara:
Transformation of Islamic Legal Thought in Nahdlatul Ulama (NU). justicia
Islamica, 18(2), 355-374. https://doi.org/10.21154 /justicia.v18i2.3095

Arju, A. N. 2024. Keterkaitan antara [lImu Agama dan Ilmu Sosial dalam Studi Islam
Nusantara. Nun: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir di Nusantara, 10(1).
https://doi.org/10.32495/nun.v10i1.836

Bashori, A. 2022. Konstruksi Keilmuan Fikih Nusantara: Perspektif Filsafat Sains.
DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum, 20(2), 184-203.
https://doi.org/10.35905/diktum.v20i2.3373

Burhanuddin, N. 2024. Tasawuf Islam: Landasan Epistemologi dan Integrasi Budaya
dalam Konteks Nusantara. Jurnal Studi Tasawuf Kontemporer, 9(2), 200-212.
https://ojs.co.id /1 /index.php/pai/article /view /2382

Emzaed, A. M, et al. 2024. Shifting Figh Tradition in Zakat Management: Nahdlatul
Ulama’s Strategies to Enhance Social Welfare. Al-Risalah, 24(2), 124-141.
https://doi.org/10.30631 /alrisalah.v24i2.1702

Fuadi, M., Mahbub, M., Alj, N., Safitry, M., & Dewi, 1., 2023. Integration between
Islamic Revelation and Local Culture: A Study of Theology and the
Indigenisation of Islam in Indonesia. Pharos Journal of Theology.
https://doi.org/10.46222 /pharosjot.10527.

Hafidzoh, Ainun U., Hadirman, dan Luma, M. 2021. Pergumulan Islam dan Budaya
Lokal di Pulau Nain Kecamatan Wori Kabupaten Minahasa Utara Tahun 2019-
2020 (Studi Kasus Mandi Safar). Jurnal Interdisiplin Sosiologi Agama (JINSA),
Vol. 01, No. 1. https://doi.org/10.30984 /jinnsa.v1i1.82

Hajam, & Saumantri, T. 2024. Khazanah Ajaran Tasawuf Nusantara: Respon
terhadap Krisis Kemanusiaan di Era Kontemporer. Empirisma: Jurnal
Pemikiran dan Kebudayaan Islam, 33(2), 291-316.
https://doi.org/10.30762/empirisma.v33i2.2028

Harisudin, M. N. 2021. The Formulation of Figh Nusantara in Indonesia. Ijtihad:
Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan, 21(1), 39-57.
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v21i1.39-57

Ibn ‘Abidin, M. A. 1992. Radd al-Muhtar ‘ala al-Durr al-Mukhtar. Beirut: Dar al-Fikr.
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.323845 /page/n11/mode/2up

Ibn Taymiyyah, A. 2005. Al-Siyasah al-Shar‘iyyah fi Islah al-Ra‘T wa al-Ra‘iyyah.
Mekah: Dar ‘Alam al-Fawa’id lil-Nashr wa-al-Tawzi".

Jalili, L., Ulfa, F., & Sahid, M. M. 2023. Nahdlatul Ulama’s Ijtihad Method in Fatwa:
Analysis of Legal Reasoning and Social Validity. Justicia Islamica, 20(2), 341-
360. https://doi.org/10.21154 /justicia.v20i2.5971

Khoiri, N., M., Muhajir, A,, & Rosnon, M. (2025). Figh Nusantara: Exploring the
discourse and complexity of Indonesian I[slamic
jurisprudence. Multidisciplinary Science Journal.
https://doi.org/10.31893 /multiscience.2025584.

Nurain, St Nur S.D. 2024. Prinsip Keadilan Sosial dalam Islam: Studi Teks Al-Qur'an dan

Hadis. Jurnal Interdisiplin Sosiologi Agama (JINSA) Vol. 04, No. 1. https://ejournal.iain-
manado.ac.id/jinnsa/article/view /1048

103


https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.3095
https://doi.org/10.32495/nun.v10i1.836
https://doi.org/10.35905/diktum.v20i2.3373
https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/view/2382
https://doi.org/10.30631/alrisalah.v24i2.1702
https://doi.org/10.46222/pharosjot.10527
https://doi.org/10.30984/jinnsa.v1i1.82
https://doi.org/10.30762/empirisma.v33i2.2028
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v21i1.39-57
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.323845/page/n11/mode/2up
https://doi.org/10.21154/justicia.v20i2.5971
https://doi.org/10.31893/multiscience.2025584
https://ejournal.iain-manado.ac.id/jinnsa/article/view/1048
https://ejournal.iain-manado.ac.id/jinnsa/article/view/1048

Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Rusydi, M. R. H. 2024. Figh Nusantara and The Transformation of ‘Urf in

Contemporary Islamic Law. Al-Zahra: Jurnal Studi Islam dan Arab, 21(2), 333-
347. https://doi.org/10.15408 /zr.v21i2.43394

104


https://doi.org/10.15408/zr.v21i2.43394

