
 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 88 

DARI TEKS KE PRAKTIK SOSIAL:  
REKONSTRUKSI UṢŪL AL-FIQH ULAMA NUSANTARA 

DALAM PERSPEKTIF ANTROPOLOGI 
 

 

Pangeran Putra Perkasa Alam Nasution 

Program Studi Antropologi, FISIP, Universitas Malikussaleh 

Email : putraperkasa@unimal.ac.id 

 

Abdul Rahman Daengparani,  

IAIN Manado 

Email : abdul.rahman@iain-manado.ac.id 
 

 

Abstract 
This article examines the characteristics of Nusantara ulama’s 
fiqh through an Islamic anthropological approach combined with 
a reconstruction of contemporary uṣūl al-fiqh. The study departs 
from a critical assessment of the dominance of normative-
doctrinal approaches in fiqh studies, which tend to conceptualize 
Islamic law as a textual, ahistorical, and socially detached system. 
In the context of plural Muslim societies in the Nusantara region, 
such approaches are insufficient to explain how fiqh is produced, 
negotiated, and legitimized within everyday religious practices. 
Employing an integrative qualitative methodology, this research 
conducts discourse analysis of fiqh texts, fatwas, and 
contemporary ulama discourses, alongside a normative-
reflective reading of key concepts such as ‘urf, maqāṣid al-
sharī‘ah, Sufism, and collective ijtihad. The findings reveal that 
Nusantara fiqh appears as an adaptive and contextual socio-
religious practice. Islamic law is not generated through a linear 
transmission from text to practice, but rather through continuous 
negotiations between religious norms, local customs, social 
structures, and communal needs. The recognition of ‘urf functions 
as an epistemological foundation that bridges the universal 
values of Islam with the particularities of local contexts. The 
integration of Sufism strengthens the ethical dimension of fiqh by 
emphasizing empathy, public welfare, and social harmony, 
preventing fiqh from being reduced to rigid legal formalism. 
Moreover, the predominance of collective ijtihad reflects a form 
of social rationality rooted in deliberation and consensus, which 
serves as a key source of legal legitimacy. This article contributes 
to the fields of Islamic legal anthropology and sociology of 
religion by proposing an integrative analytical framework that 
connects empirical social analysis with normative Islamic legal 
theory. The study demonstrates that Nusantara ulama’s fiqh 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 89 

represents a significant model for the development of contextual 
and socially embedded Islamic law in non-Arab Muslim societies. 
 

Keywords:  anthropology; nusantara fiqh; collective ijtihad; ‘urf; 
sufism  

 
Abstrak 

Artikel ini menganalisis karakteristik fikih ulama Nusantara 
melalui pendekatan antropologi Islam yang dipadukan dengan 
rekonstruksi us u l al-fiqh kontemporer. Kajian ini berangkat 
dari kritik terhadap dominasi pendekatan normatif-doktrinal 
dalam studi fikih yang cenderung memahami hukum Islam 
sebagai sistem teks yang ahistoris dan terlepas dari realitas 
sosial. Berkonteks masyarakat Muslim Nusantara yang plural, 
pendekatan tersebut dinilai tidak memadai untuk menjelaskan 
bagaimana fikih diproduksi, dinegosiasikan, dan dilegitimasi 
dalam praktik kehidupan keagamaan sehari-hari. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif integratif dengan analisis 
wacana terhadap teks fikih, fatwa, dan diskursus keulamaan 
kontemporer, serta pembacaan normatif-reflektif atas konsep 
‘urf, maqa s id al-syarī ‘ah, tasawuf, dan ijtihad kolektif. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa fikih ulama Nusantara tampil 
sebagai praktik sosial-keagamaan yang adaptif dan kontekstual. 
Hukum Islam tidak diproduksi secara linear dari teks ke 
realitas, melainkan melalui proses negosiasi antara norma 
syariat, adat lokal, struktur sosial, dan kebutuhan masyarakat. 
Pengakuan terhadap ‘urf berfungsi sebagai basis epistemologis 
yang menjembatani universalitas nilai Islam dengan 
partikularitas konteks lokal. Integrasi tasawuf memperkuat 
dimensi etika fikih dengan menekankan aspek empati, 
kemaslahatan, dan keharmonisan sosial, sehingga fikih tidak 
tereduksi menjadi legalisme formalistik. Sementara itu, praktik 
ijtihad kolektif mencerminkan rasionalitas sosial yang 
menempatkan musyawarah dan konsensus sebagai sumber 
legitimasi hukum. Artikel ini berkontribusi pada 
pengembangan kajian antropologi hukum Islam dan sosiologi 
agama dengan menawarkan kerangka analitis integratif yang 
memadukan dimensi empiris dan normatif dalam membaca 
fikih sebagai praktik sosial yang hidup. Temuan penelitian ini 
menegaskan bahwa fikih ulama Nusantara merupakan model 
penting bagi pengembangan hukum Islam kontekstual di 
masyarakat Muslim non-Arab. 

Kata kunci: antropologi; fikih nusantara; ijtihad Kolektif; ‘urf; 

tasawuf 

 
 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 90 

 

PENDAHULUAN  

Kajian mengenai fikih dalam studi Islam selama beberapa dekade terakhir 

masih didominasi oleh pendekatan normatif-doktrinal yang menempatkan fikih 

terutama sebagai sistem hukum tekstual, tertutup, dan relatif ahistoris. Pendekatan 

semacam ini cenderung memisahkan produk hukum Islam dari konteks sosial, 

bahasa, dan relasi kuasa yang melingkupinya, sehingga fikih dipahami sebagai 

seperangkat norma final yang berdiri di atas masyarakat, bukan sebagai praktik 

sosial yang hidup dan dinegosiasikan (Fuadi et al., 2023; Khoiri et al., 2025). Dalam 

konteks masyarakat Muslim non-Arab seperti Indonesia, reduksi fikih menjadi 

sekadar sistem normatif menimbulkan problem epistemologis karena mengabaikan 

dinamika lokal yang secara historis membentuk cara umat Islam memahami, 

memproduksi, dan mengamalkan hukum Islam (Aminuddin & Ulfah, 2021; 

Harisudin, 2021). 

Islam di Nusantara berkembang melalui proses interaksi panjang antara 

ajaran normatif Islam dengan struktur sosial, tradisi budaya, bahasa lokal, serta 

sistem otoritas keagamaan yang khas. Ulama Nusantara tidak hanya berperan 

sebagai penafsir teks, tetapi juga sebagai mediator budaya, produsen makna, dan 

aktor sosial yang menghubungkan norma syariat dengan realitas kehidupan 

masyarakat yang plural. Dalam konteks ini, fikih tidak semata-mata hadir sebagai 

hukum dalam pengertian legal-formal, melainkan sebagai praktik sosial-keagamaan 

yang sarat dengan negosiasi makna, simbol, dan nilai (Ali, 2020; Rusydi, 2024). 

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa apa yang sering disebut sebagai “fikih 

Nusantara” tidak dapat dipahami secara memadai jika hanya dianalisis melalui 

kerangka uṣūl al-fiqh klasik secara normatif. Fikih Nusantara justru memperlihatkan 

karakteristik adaptif, kontekstual, dan dialogis, di mana adat (‘urf), pertimbangan 

kemaslahatan, serta sensitivitas terhadap struktur sosial lokal memainkan peran 

penting dalam proses ijtihad (Bashori, 2022; Emzaed, 2024; Alfarisi et al., 2025). 

Namun demikian, banyak studi yang masih berhenti pada deskripsi normatif atau 

apologetik, dengan menempatkan fikih Nusantara sebagai “varian lokal” tanpa 

analisis mendalam mengenai bagaimana proses produksi, negosiasi, dan legitimasi 

dalam praktik sosial sehari-hari. 

Uṣūl al-fiqh kontemporer mengalami pergeseran paradigma dari pendekatan 

tekstual-literal menuju pendekatan berorientasi maqāṣid yang lebih kontekstual. 

Dalam konteks Nusantara, rekonstruksi uṣūl al-fiqh ini tampak dalam penekanan 

pada kemaslahatan, keadilan sosial, dan keberlanjutan kehidupan komunitas 

(Bashori, 2022; Nurain, 2024). Ulama Nusantara mengembangkan metode ijtihad 

yang tidak hanya berfokus pada dalil tekstual, tetapi juga pada dampak sosial dan 

etis dari suatu keputusan hukum. Ijtihad kolektif menjadi mekanisme utama dalam 

produksi fikih Nusantara. Melalui forum musyawarah, baḥth al-masā’il, dan diskusi 

lintas disiplin, ulama Nusantara merumuskan hukum secara partisipatif dan 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 91 

kontekstual (Jalili et al., 2023). Model ini mencerminkan rasionalitas sosial yang 

kuat, di mana legitimasi hukum tidak hanya bersumber dari otoritas individual, 

tetapi juga dari konsensus dan penerimaan komunitas. 

Dimensi tasawuf juga memainkan peran penting dalam membentuk etos fikih 

Nusantara. Integrasi tasawuf dalam fikih berfungsi sebagai mekanisme etis yang 

menyeimbangkan aspek legal dengan dimensi moral dan spiritual (Hajam & 

Saumantri, 2024). Dalam praktiknya, tasawuf mendorong ulama untuk 

mempertimbangkan aspek empati, keadilan, dan kemanusiaan dalam pengambilan 

keputusan hukum. Integrasi ini menghasilkan bentuk fikih yang tidak kaku dan 

represif, melainkan dialogis dan transformatif. Fikih Nusantara dengan demikian 

dapat dipahami sebagai ekspresi hukum yang tidak hanya mengatur perilaku, tetapi 

juga membentuk karakter moral masyarakat. Perspektif ini memperkuat argumen 

bahwa fikih ulama Nusantara merupakan sistem pengetahuan yang kompleks, 

menggabungkan norma, budaya, dan spiritualitas dalam satu kesatuan praksis 

keagamaan. 

Problem utama dalam literatur kontemporer adalah belum adanya kajian yang 

secara sistematis mengintegrasikan pendekatan antropologi dengan rekonstruksi 

uṣūl al-fiqh untuk membaca karakteristik fikih ulama Nusantara sebagai kesatuan 

epistemologis. Sebagian penelitian menekankan aspek sosial-budaya tetapi 

mengabaikan kerangka normatif fikih, sementara penelitian lain fokus pada uṣūl al-

fiqh namun minim sensitivitas terhadap konteks sosial dan praktik lokal (Hajam & 

Saumantri, 2024; Jalili et al., 2023). Kesenjangan inilah yang menimbulkan 

kebutuhan akan pembacaan fikih Nusantara sebagai produk interaksi antara norma, 

budaya, dan struktur sosial. 

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk menganalisis karakteristik fikih 

ulama Nusantara melalui pendekatan antropologi yang dipadukan dengan 

rekonstruksi uṣūl al-fiqh kontemporer. Secara khusus, penelitian ini berupaya 

menjelaskan bagaimana fikih ulama Nusantara beroperasi sebagai praktik sosial-

keagamaan yang adaptif, bagaimana ‘urf dan tasawuf berfungsi sebagai sumber 

epistemologis, serta bagaimana ijtihad kolektif dan jaringan keulamaan membentuk 

otoritas hukum dalam konteks masyarakat Indonesia modern. Artikel ini tidak 

hanya berkontribusi pada pengayaan studi fikih Nusantara, tetapi juga menawarkan 

kerangka analitis baru bagi pengembangan antropologi tentang hukum Islam di 

masyarakat Muslim plural. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan integratif-antropologis, yakni 

integrasi antara metode empiris dalam perspektif antropologi dan pendekatan 

normatif-reflektif berbasis uṣūl al-fiqh kontemporer. Pendekatan ini dipilih untuk 

mengelaborasi bahwa fikih ulama Nusantara tidak hanya sebagai sistem norma 

hukum, tetapi juga sebagai praktik sosial-keagamaan yang hidup, dinegosiasikan, 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 92 

dan dilegitimasi dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural. Pendekatan 

integratif-antropologis memungkinkan analisis simultan atas dimensi praksis, yakni 

bagaimana fikih dijalankan dan dimaknai serta dimensi normatif (kerangka 

epistemologis dan metodologis yang melandasinya) (Abdi, 2020; Abdurrahman, 

2022; Arju, 2024). 

Secara empiris, penelitian ini bertumpu pada analisis kualitatif terhadap teks 

dan wacana fikih kontemporer, khususnya fatwa, keputusan forum baḥth al-masā’il, 

serta diskursus keulamaan yang berkembang di lingkungan pesantren dan 

organisasi keagamaan arus utama di Indonesia. Data empiris tersebut dibaca 

sebagai representasi praktik sosial, bahwa fikih berfungsi sebagai medium negosiasi 

antara norma agama, adat lokal, dan kebutuhan masyarakat (Emzaed, 2024). 

Pendekatan interpretatif digunakan untuk menelusuri makna simbolik, bahasa 

hukum, serta logika sosial yang terkandung dalam teks-teks tersebut. Pada sisi 

normatif, penelitian ini melakukan rekonstruksi uṣūl al-fiqh dengan menempatkan 

konsep-konsep kunci seperti ‘urf, maqāṣid al-syarī‘ah, dan ijtihad kolektif sebagai 

perangkat analitis utama. 

Rekonstruksi ini tidak dimaksudkan untuk menggantikan us u l al-fiqh klasik, 

melainkan untuk membacanya kembali secara kontekstual agar relevan dengan 

dinamika sosial masyarakat Muslim Nusantara (Bashori, 2022; Rusydi, 2024). 

Dengan demikian, metodologi penelitian ini bersifat dialogis: temuan empiris dibaca 

melalui lensa normatif, sementara kerangka normatif diuji melalui realitas sosial 

yang konkret. Analisis data dilakukan melalui teknik pembacaan tematik dan 

analisis wacana kritis. Pendekatan ini memungkinkan identifikasi pola-pola 

dominan dalam produksi dan legitimasi fikih, termasuk relasi kuasa antara ulama, 

komunitas, dan institusi keagamaan. Validitas analisis dijaga melalui triangulasi 

sumber dan perbandingan dengan temuan penelitian terkini dalam bidang 

antropologi dan hukum Islam kontemporer (Hajam & Saumantri, 2024; Jalili et al., 

2023). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pemahaman fikih sebagai praktik sosial yang hidup sejatinya telah memiliki 

akar kuat dalam tradisi fikih klasik. (Al-Shafi’i, 1990) menegaskan bahwa istinbāṭ 

hukum tidak dapat dilepaskan dari pemahaman bahasa, konteks sosial, dan 

kebiasaan masyarakat tempat hukum itu diterapkan. Pandangan ini menunjukkan 

bahwa sejak awal, fikih tidak dimaksudkan sebagai sistem normatif yang steril dari 

realitas sosial, melainkan sebagai produk dialektika antara nash dan konteks. Dalam 

perspektif antropologi, pandangan tersebut memperkuat argumen bahwa fikih 

Nusantara melanjutkan tradisi epistemologis klasik yang mengakui pentingnya 

realitas sosial dalam penalaran hukum Islam. 

Hukum Islam termasuk fikih dalam antropologi dipahami sebagai fenomena 

sosial yang tidak pernah netral, melainkan selalu terikat pada relasi kekuasaan, 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 93 

otoritas keilmuan, bahasa simbolik, dan kepentingan moral tertentu. Fikih 

dipandang sebagai bagian dari “tradisi diskursif” yang hidup, di mana teks, aktor, 

dan konteks saling berkelindan membentuk makna hukum (Abdi, 2020; Arju, 2024). 

Oleh karena itu, kajian terhadap fikih ulama Nusantara memerlukan pendekatan 

yang mampu menjembatani analisis empiris atas praktik sosial dengan refleksi 

normatif terhadap kerangka uṣūl al-fiqh yang melandasinya. 

Islam bukan semata sebagai sistem doktrin teologis atau hukum normatif, 

melainkan sebagai praktik sosial yang dijalankan, dinegosiasikan, dan dimaknai 

oleh komunitas Muslim dalam konteks tertentu. Dalam kerangka ini, fikih dipahami 

sebagai bagian dari tradisi diskursif Islam yang hidup, di mana teks-teks hukum 

berinteraksi dengan pengalaman sosial, struktur kekuasaan, dan otoritas keilmuan 

(Abdi, 2020). Pendekatan ini menolak dikotomi kaku antara “teks” dan “konteks 

karena keduanya selalu saling membentuk dalam praktik keagamaan.  

Penerapan fikih pada berbagai komunitas Muslim tidak pernah bersifat 

seragam. Hukum Islam selalu mengalami lokalisasi melalui bahasa, simbol, dan 

praktik sosial setempat, sehingga menghasilkan bentuk-bentuk fikih yang beragam 

(Ali, 2020). Dalam konteks Nusantara, lokalisasi ini tampak jelas dalam penerimaan 

adat, ritual kolektif, serta mekanisme musyawarah dalam penetapan hukum 

keagamaan. Salah satu karakteristik utama fikih ulama Nusantara adalah 

pengakuan terhadap ‘urf sebagai sumber pertimbangan hukum yang sah. Dalam 

kajian uṣūl al-fiqh kontemporer, ‘urf tidak lagi dipahami sekadar sebagai kebiasaan 

sosial, tetapi sebagai ekspresi pengetahuan kolektif masyarakat yang memuat nilai, 

etika, dan rasionalitas lokal (Rusydi, 2024). Penggunaan ‘urf dalam fikih Nusantara 

mencerminkan kesadaran epistemologis bahwa hukum Islam harus berakar pada 

realitas sosial agar tetap relevan dan berfungsi secara efektif. 

Secara dimensi linguistik, peran bahasa lokal juga menjadi perhatian dalam 

membentuk pemahaman hukum. Penggunaan istilah-istilah lokal, metafora budaya, 

dan narasi keagamaan dalam diskursus fikih Nusantara menunjukkan bahwa 

hukum tidak hanya disampaikan melalui bahasa Arab normatif, tetapi juga melalui 

bahasa sehari-hari yang lebih komunikatif dan persuasif (Arju, 2024). Bahasa 

menjadi medium penting dalam legitimasi hukum karena menjembatani teks 

normatif dengan pengalaman hidup masyarakat. Dalam perspektif antropologi, fikih 

ulama Nusantara dapat dipahami sebagai praktik sosial-keagamaan yang tidak 

terlepas dari konteks kehidupan masyarakat tempatan.  

Fikih tidak hadir sebagai seperangkat aturan abstrak yang dipaksakan dari 

luar melainkan sebagai hasil interaksi dinamis antara teks normatif, pengalaman 

kolektif, dan struktur sosial lokal. Ulama Nusantara memainkan peran sentral 

sebagai aktor sosial yang menerjemahkan norma syariat ke dalam bahasa dan 

praktik yang dapat dipahami serta diterima oleh masyarakat (Ali, 2020). Penerapan 

fikih di Indonesia sering kali melibatkan mekanisme negosiasi sosial. Keputusan 

hukum tidak hanya mempertimbangkan validitas dalil, tetapi juga keberterimaan 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 94 

sosial dan dampaknya terhadap harmoni komunitas (Emzaed, 2024). Dalam 

konteks ini, fikih berfungsi sebagai instrumen mediasi sosial yang menjaga 

keseimbangan antara tuntutan normatif agama dan realitas kehidupan masyarakat 

yang majemuk. 

 

Fikih Ulama Nusantara Sebagai Praktik Sosial Keagamaan 

Dimensi kemaslahatan yang menonjol dalam fikih ulama Nusantara juga 

berakar kuat pada pemikiran fikih klasik. (Al-Ghazali, 2008) menempatkan maqa s id 

al-syarī ‘ah sebagai tujuan utama hukum Islam, yakni menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Perspektif ini memperlihatkan bahwa hukum Islam sejak 

awal diarahkan untuk menjamin keberlangsungan dan kesejahteraan sosial. Oleh 

karena itu, orientasi fikih Nusantara pada harmoni sosial dan kemaslahatan kolektif 

bukanlah inovasi yang ahistoris, melainkan aktualisasi dari prinsip klasik dalam 

konteks sosial Indonesia kontemporer. 

Praktik fikih ulama Nusantara menunjukkan kuatnya dimensi kolektif. 

Pengambilan keputusan hukum melalui forum musyawarah, diskusi pesantren, dan 

mekanisme ijtihad jama‘i mencerminkan rasionalitas sosial yang menempatkan 

konsensus dan kebijaksanaan kolektif sebagai sumber legitimasi hukum (Jalili et al., 

2023). Pola ini berbeda dengan model legalistik individualistik yang menekankan 

otoritas personal mujtahid, dan lebih sejalan dengan struktur sosial masyarakat 

Indonesia yang menekankan musyawarah dan gotong royong. 

Karakter kolektif ini memperlihatkan bahwa fikih Nusantara beroperasi 

sebagai sistem pengetahuan yang terdistribusi. Otoritas hukum tidak terpusat pada 

satu figur, tetapi tersebar dalam jaringan ulama, institusi, dan komunitas. Distribusi 

otoritas ini memungkinkan fleksibilitas dan adaptasi hukum terhadap perubahan 

sosial, sekaligus menjaga kontinuitas tradisi keilmuan Islam (Harisudin, 2021). 

Otoritas ulama dalam konteks Nusantara tidak semata-mata dibangun di atas 

penguasaan teks klasik, tetapi juga pada kemampuan membaca konteks sosial dan 

menjembatani norma agama dengan realitas lokal. Otoritas keagamaan dipahami 

sebagai konstruksi sosial yang lahir dari pengakuan komunitas terhadap kapasitas 

moral, intelektual, dan kultural seorang ulama (Abdi, 2020). Produksi pengetahuan 

fikih oleh ulama Nusantara berlangsung dalam ruang sosial yang kompleks, 

melibatkan pesantren, organisasi keagamaan, dan forum diskusi publik. Proses ini 

menunjukkan bahwa fikih tidak dihasilkan dalam ruang hampa, melainkan melalui 

interaksi antara berbagai aktor dengan kepentingan dan perspektif yang beragam 

(Jalili et al., 2023). Otoritas ulama dengan demikian bersifat relasional, bergantung 

pada jaringan sosial dan legitimasi komunitas. 

Ulama Nusantara sering kali mengadopsi pendekatan pragmatis dalam 

merumuskan hukum. Pendekatan ini tidak identik dengan kompromi normatif, 

tetapi merupakan bentuk rasionalitas sosial yang mempertimbangkan 

kemaslahatan jangka panjang dan stabilitas sosial (Rusydi, 2024). Dalam konteks 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 95 

ini, uṣūl al-fiqh tidak diperlakukan sebagai kerangka kaku, melainkan sebagai 

perangkat metodologis yang dapat diadaptasi untuk menjawab persoalan aktual. 

Otoritas keulamaan juga diperkuat melalui penggunaan bahasa dan simbol budaya 

lokal. Bahasa lokal, metafora tradisional, dan narasi kultural digunakan untuk 

menyampaikan norma fikih agar lebih mudah dipahami dan diterima oleh 

masyarakat (Arju, 2024; Hafidzoh et al., 2021). Strategi ini menunjukkan bahwa 

produksi pengetahuan fikih di Nusantara bersifat komunikatif dan dialogis, bukan 

instruktif semata.  

 

‘Urf sebagai Basis Epistemologi Hukum Islam Nusantara 

Pengakuan terhadap ‘urf dalam fikih ulama Nusantara memiliki legitimasi 

kuat dalam khazanah fikih terdahulu. (Ibn Abidin, 1992) secara eksplisit 

menyatakan bahwa perubahan hukum dapat terjadi akibat perubahan adat dan 

kebiasaan masyarakat (taghayyur al-aḥkām bi taghayyur al-azmān wa al-amkinah). 

Prinsip ini menegaskan bahwa ‘urf bukan sekadar faktor sekunder, melainkan 

bagian integral dari epistemologi hukum Islam. Dalam konteks Nusantara, 

pemanfaatan ‘urf oleh ulama lokal merepresentasikan kesinambungan tradisi fikih 

klasik dalam merespons dinamika sosial masyarakat Muslim. 

Keberadaan ‘urf sebagai salah satu fondasi epistemologis utama fikih ulama 

Nusantara, dalam kajian uṣūl al-fiqh kontemporer dipahami sebagai bentuk 

rasionalitas sosial yang merepresentasikan pengalaman kolektif dan nilai-nilai yang 

hidup dalam masyarakat (Bashori, 2022). Berkontekskan Nusantara, ‘urf tidak 

diposisikan sebagai ancaman terhadap kemurnian syariat, melainkan sebagai 

medium untuk mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam konteks lokal. 

Pertimbangan ‘urf dalam fikih Nusantara memungkinkan hukum Islam berfungsi 

secara efektif dalam masyarakat plural. Dengan mengakomodasi adat dan kebiasaan 

lokal, ulama Nusantara dapat merumuskan hukum yang relevan dan kontekstual 

tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip dasar syariat (Rusydi, 2024). 

Pendekatan ini menegaskan bahwa universalitas Islam tidak terletak pada 

uniformitas praktik, melainkan pada fleksibilitas nilai.  

Pertimbangan ‘urf berfungsi sebagai jembatan epistemologis antara teks 

normatif dan realitas sosial. Perihal demikian memungkinkan terjadinya dialog 

antara norma ilahi dan pengalaman manusia, sehingga hukum Islam tidak 

teralienasi dari kehidupan sehari-hari umat (Ali, 2020). Dalam praktiknya, 

pengakuan terhadap ‘urf juga memperkuat legitimasi sosial fikih karena hukum 

yang dihasilkan selaras dengan logika budaya masyarakat. Integrasi ‘urf dalam fikih 

Nusantara sekaligus menunjukkan arah rekonstruksi uṣūl al-fiqh yang lebih 

kontekstual dan humanis. Dengan menempatkan pengalaman sosial sebagai bagian 

dari proses penalaran hukum, ulama Nusantara memperluas cakrawala 

epistemologis uṣūl al-fiqh tanpa meninggalkan fondasi normatifnya (Bashori, 2022). 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 96 

Hal ini menjadikan fikih Nusantara sebagai model penting bagi pengembangan 

hukum Islam di masyarakat Muslim non-Arab. 

 

Integrasi Tasawuf dan Dimensi Etika dalam Fikih Ulama Nusantara 

Integrasi tasawuf dalam fikih ulama Nusantara juga memiliki landasan kuat 

dalam pemikiran ulama klasik. (Ibn Taymiyyah, 2005) menegaskan bahwa hukum 

Islam tidak dapat dipisahkan dari dimensi moral dan spiritual karena tujuan syariat 

adalah mewujudkan keadilan dan kebaikan bagi manusia. Dengan demikian, 

kecenderungan ulama Nusantara mengaitkan fikih dengan nilai-nilai tasawuf 

mencerminkan kesinambungan tradisi klasik yang menolak reduksi hukum Islam 

menjadi sekadar aturan formalistik. 

Salah satu karakteristik paling menonjol dari fikih ulama Nusantara adalah 

integrasi dimensi tasawuf ke dalam praktik dan penalaran hukum. Tasawuf tidak 

hanya dipahami sebagai praktik spiritual individual, tetapi sebagai kerangka etika 

kolektif yang membentuk orientasi moral komunitas Muslim. Integrasi tasawuf 

dalam fikih Nusantara memperlihatkan upaya sadar ulama untuk menyeimbangkan 

aspek legal-formal dengan dimensi batiniah dan etis dari ajaran Islam (Hajam & 

Saumantri, 2024). Fikih yang terlepas dari dimensi tasawuf berpotensi terjebak 

dalam legalisme sempit dan kehilangan sensitivitas sosial.  

Ulama Nusantara, melalui tradisi pesantren dan pengajian kolektif, 

menanamkan nilai-nilai tasawuf seperti keikhlasan, empati, dan pengendalian diri 

sebagai landasan moral dalam pengambilan keputusan hukum (Burhanuddin, 

2024). Dalam konteks ini, tasawuf berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai 

maqāṣid al-syarī‘ah ke dalam kesadaran etis masyarakat. Integrasi tasawuf juga 

tampak dalam cara ulama Nusantara merespons persoalan sosial kontemporer. 

Pendekatan tasawuf mendorong penalaran hukum yang mempertimbangkan 

dampak psikologis dan sosial dari suatu putusan, bukan sekadar kepatuhan formal 

terhadap aturan. Hal ini tercermin dalam kecenderungan fikih Nusantara yang 

menekankan aspek kemanusiaan, keharmonisan sosial, dan penghindaran konflik 

(Hajam & Saumantri, 2024).  

Pendekatan demikian memperlihatkan bahwa fikih berfungsi sebagai 

instrumen pembentukan etos sosial, bukan sekadar regulasi perilaku. Dengan 

demikian, integrasi tasawuf dalam fikih Nusantara dapat dipahami sebagai strategi 

kultural untuk menjaga relevansi hukum Islam di tengah masyarakat yang 

majemuk. Tasawuf memberikan kedalaman moral yang memungkinkan fikih 

beradaptasi tanpa kehilangan legitimasi normatifnya. Karakter ini membedakan 

fikih ulama Nusantara dari model hukum Islam yang cenderung formalistik dan 

rigid. 

  

Ijtihad Kolektif dan Rasionalitas Sosial 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 97 

Praktik ijtihad kolektif yang berkembang di Nusantara juga sejalan dengan 

tradisi klasik yang mengakui pluralitas pendapat.  Perbedaan pendapat dalam fikih 

lahir dari perbedaan konteks, metode istidla l, dan pertimbangan sosial. Kesadaran 

akan pluralitas ini menjadi dasar penting bagi berkembangnya model ijtihad jama‘i 

di Indonesia yang menempatkan musyawarah dan rasionalitas sosial sebagai 

mekanisme legitimasi hukum. Ijtihad kolektif merupakan ciri penting lain dari fikih 

ulama Nusantara dengan implikasi antropologis yang signifikan. Dalam masyarakat 

Indonesia yang menekankan nilai musyawarah, pengambilan keputusan hukum 

secara kolektif mencerminkan rasionalitas sosial yang berakar pada tradisi lokal. 

Ijtihad tidak dipahami sebagai aktivitas intelektual individual semata, melainkan 

sebagai proses sosial yang melibatkan dialog, konsensus, dan pertimbangan 

kepentingan bersama (Jalili et al., 2023). 

Ijtihad kolektif menunjukkan bahwa mekanisme ini memungkinkan ulama 

Nusantara merespons persoalan mutakhir secara lebih komprehensif. Dengan 

melibatkan berbagai latar belakang keilmuan dan pengalaman sosial, ijtihad kolektif 

menghasilkan putusan hukum yang lebih adaptif dan kontekstual (Emzaed, 2024). 

Proses tersebut mencerminkan bagaimana pengetahuan hukum diproduksi melalui 

interaksi sosial, bukan sekadar deduksi tekstual. Rasionalitas sosial dalam ijtihad 

kolektif juga terlihat dari perhatian ulama terhadap penerimaan masyarakat. 

Legitimasi hukum tidak hanya diukur dari kekuatan dalil, tetapi juga dari 

kemampuan hukum tersebut menjaga stabilitas sosial dan keadilan kolektif.  

Pendekatan tersebut sejalan dengan pemahaman antropologis bahwa hukum 

berfungsi sebagai mekanisme pengaturan relasi sosial dan penyelesaian konflik 

(Abdi, 2020). Dalam konteks rekonstruksi uṣūl al-fiqh, praktik ijtihad kolektif ulama 

Nusantara memperluas makna otoritas hukum. Otoritas tidak lagi terpusat pada 

figur mujtahid tunggal, tetapi didistribusikan dalam jaringan ulama dan institusi. 

Distribusi ini memungkinkan fleksibilitas metodologis sekaligus memperkuat 

legitimasi sosial fikih. Model semacam ini menawarkan kontribusi penting bagi 

pengembangan teori ijtihad dalam studi hukum Islam kontemporer. 

 

Dialektika Lokal dan Global dalam Fikih Ulama Nusantara 

Fikih ulama Nusantara juga berkembang dalam ruang dialektis antara 

lokalitas dan globalitas. Berakar kuat pada konteks sosial dan budaya lokal pada 

satu sisi, dan pada sisi yang lain terhubung dengan tradisi keilmuan Islam global 

melalui jaringan pendidikan, literatur, dan otoritas keagamaan transnasional. 

Dialektika ini membentuk karakter fikih Nusantara yang terbuka dan adaptif tanpa 

kehilangan identitas lokalnya (Ali, 2020). Ulama Nusantara secara aktif melakukan 

seleksi dan adaptasi terhadap wacana fikih global. Konsep-konsep uṣūl al-fiqh dan 

maqāṣid al-syarī‘ah yang berkembang di dunia Islam global diolah kembali agar 

sesuai dengan kebutuhan dan realitas masyarakat Indonesia (Rusydi, 2024). Proses 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 98 

ini mencerminkan apa yang dalam antropologi disebut sebagai “kreasi tempatan” 

ketika norma global diterjemahkan ke dalam praktik lokal. 

Dialektika lokal–global ini juga terlihat dalam respons ulama Nusantara 

terhadap isu-isu kontemporer seperti keadilan sosial, pluralisme, dan hak asasi 

manusia. Fikih Nusantara tidak menolak wacana global secara apriori, tetapi 

menafsirkannya melalui kerangka nilai dan pengalaman lokal. Pendekatan ini 

memungkinkan fikih berfungsi sebagai jembatan antara tradisi Islam dan tantangan 

modernitas (Emzaed, 2024). Dialektika ini memperlihatkan bahwa fikih Nusantara 

merupakan sistem pengetahuan yang dinamis dan reflektif. Keberadaan fikih 

nusantara tidak statis atau defensif, melainkan terus-menerus bernegosiasi dengan 

perubahan sosial dan wacana global. Karakter ini menempatkan fikih ulama 

Nusantara sebagai model penting bagaimana hukum Islam dapat berkembang 

secara kontekstual tanpa kehilangan kesinambungan tradisi. 

 

Kontribusi Antropologi dalam Teroka Fikih Islam Nusantara 

Kajian fikih Islam Nusantara di sini meperlihatkan ketegangan epistemologis 

antara dua pendekatan besar, yakni antara pendekatan normatif-doktrinal dan 

pendekatan deskriptif-sosiologis. Pendekatan normatif cenderung menempatkan 

fikih sebagai sistem hukum yang otonom, ahistoris, dan universal, sementara 

pendekatan sosiologis termasuk antropologi sering dipandang hanya sebagai alat 

bantu untuk memahami konteks sosial tanpa menyentuh dimensi normatif hukum 

Islam itu sendiri. Ketegangan ini menghasilkan dikotomi semu antara “hukum Islam 

murni” dan “praktik keagamaan lokal”, yang pada gilirannya mereduksi 

kompleksitas pengalaman keislaman masyarakat Muslim Nusantara. 

Pembahasan dalam artikel ini juga menunjukkan bahwa bahwa fikih ulama 

Nusantara tidak dapat dipahami secara memadai jika hanya dilihat sebagai adaptasi 

lokal dari hukum Islam normatif. Sebaliknya, fikih Nusantara merupakan ekspresi 

kompleks dari proses interaksi yang dinamis antara norma agama, struktur sosial, 

budaya lokal, relasi kekuasaan, serta etika spiritual yang hidup dalam masyarakat. 

Dalam konteks ini, antropologi tidak sekadar berfungsi sebagai pendekatan 

deskriptif, tetapi sebagai perangkat analitis kritis yang mampu mengungkap 

bagaimana hukum Islam diproduksi, dinegosiasikan, dan dilegitimasi dalam 

kehidupan sosial. 

Kontribusi antropologi dalam teroka fikih Islam Nusantara terletak pada 

kemampuannya untuk membaca fikih sebagai praktik sosial (social practice), bukan 

semata sebagai teks normatif. Dengan demikian, fikih dipahami sebagai sesuatu 

yang hidup (living law) dan terus berubah seiring perubahan kondisi sosial, politik, 

ekonomi, dan budaya masyarakat Muslim. Pendekatan ini membuka ruang bagi 

pembacaan ulang terhadap otoritas keulamaan, konsep legitimasi hukum, serta 

hubungan antara teks, konteks, dan praktik dalam Islam Nusantara. 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 99 

Hukum Islam tidak pernah hadir dalam ruang hampa sosial. Antropologi 

memandang hukum sebagai bagian integral dari sistem sosial, yang selalu 

berinteraksi dengan nilai, norma, dan struktur kekuasaan yang ada dalam 

masyarakat. Dalam kerangka ini, fikih tidak hanya dipahami sebagai kumpulan 

aturan normatif yang bersumber dari al-Qur’an, Hadis, ijma‘, dan qiyas, tetapi 

sebagai praktik sosial yang dijalankan, ditafsirkan, dan dinegosiasikan oleh aktor-

aktor sosial tertentu. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa ulama Nusantara 

tidak sekadar berperan sebagai “penyampai” hukum Islam dari pusat-pusat 

keilmuan Timur Tengah, tetapi sebagai produsen pengetahuan hukum yang aktif. 

Mereka menafsirkan teks-teks fikih dengan mempertimbangkan realitas sosial 

masyarakat setempat, termasuk struktur adat, sistem kekerabatan, pola ekonomi, 

dan tradisi keagamaan lokal. Dengan kata lain, fikih Nusantara merupakan hasil dari 

proses kreatif yang melibatkan dialog antara teks normatif dan konteks sosial. 

Pendekatan antropologis memungkinkan kita untuk melihat bagaimana fikih 

berfungsi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Misalnya, dalam praktik hukum 

keluarga, waris, atau penyelesaian sengketa, fikih sering kali dijalankan secara 

fleksibel dan kontekstual. Keputusan-keputusan hukum tidak selalu diambil 

berdasarkan satu mazhab tertentu secara kaku, tetapi melalui pertimbangan 

pragmatis yang bertujuan menjaga harmoni sosial dan keadilan substantif. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa fikih Nusantara beroperasi sebagai mekanisme 

sosial yang adaptif, bukan sebagai sistem hukum yang statis. Kontribusi teoretis 

utama artikel ini terletak pada upaya mengintegrasikan analisis empiris antropologi 

dengan rekonstruksi us u l al-fiqh. Selama ini, us u l al-fiqh sering diposisikan sebagai 

disiplin normatif yang tertutup terhadap pendekatan ilmu sosial. Namun, penelitian 

ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip us u l al-fiqh, seperti maqa s id al-sharī ‘ah, 

istih sa n, istis la h , dan ‘urf sebenarnya memiliki potensi besar untuk dibaca secara 

antropologis. 

Dalam konteks fikih Nusantara, konsep ‘urf memainkan peran penting sebagai 

jembatan antara norma agama dan praktik sosial. Ulama Nusantara secara historis 

memanfaatkan ‘urf sebagai sumber pertimbangan hukum, selama tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat. Pendekatan antropologis 

membantu mengungkap bagaimana ‘urf tidak hanya berfungsi sebagai 

“pengecualian” normatif, tetapi sebagai basis epistemologis dalam produksi hukum 

Islam lokal. Dengan demikian, ‘urf dipahami bukan sebagai kompromi pragmatis, 

melainkan sebagai mekanisme internal dalam sistem hukum Islam yang 

memungkinkan fleksibilitas dan kontekstualisasi. 

Integrasi antara antropologi dan us u l al-fiqh juga memperkaya studi 

antropologi tentang hukum Islam itu sendiri. Dengan memasukkan dimensi 

normatif sebagai bagian dari analisis sosial, penelitian ini menantang 

kecenderungan antropologi klasik yang sering mengabaikan aspek teologis dan 

normatif dalam praktik keagamaan. Pemisahan tajam antara norma dan praktik 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 100 

justru mengaburkan cara umat beragama memahami dan menjalankan ajaran 

mereka. Oleh karena itu, pendekatan integratif-antropologis yang ditawarkan dalam 

artikel ini berupaya menjembatani kesenjangan tersebut. 

Fikih Nusantara diproduksi dan dimaknai melalui bahasa dan simbol budaya. 

Bahasa fikih yang digunakan oleh ulama Nusantara sering kali memadukan 

terminologi Arab dengan istilah lokal, menciptakan hibriditas linguistik yang 

mencerminkan proses negosiasi makna antara Islam normatif dan budaya lokal. 

Penggunaan bahasa lokal dalam pengajaran dan penulisan fikih menunjukkan 

upaya ulama untuk menjadikan hukum Islam lebih dapat dipahami dan diterima 

oleh masyarakat. 

Simbol-simbol keagamaan juga memainkan peran penting dalam legitimasi 

fikih. Praktik-praktik keagamaan tertentu seperti ritual adat yang diislamkan 

seringkali menjadi arena di mana norma fikih dinegosiasikan. Antropologi 

membantu mengungkap bagaimana simbol-simbol tersebut tidak hanya memiliki 

makna religius, tetapi juga fungsi sosial dan politik. Dalam konteks ini, fikih 

berfungsi sebagai bahasa simbolik yang mengatur relasi sosial dan identitas kolektif 

masyarakat Muslim Nusantara. 

Negosiasi makna dalam fikih Nusantara juga terlihat dalam cara ulama 

merespons perubahan sosial. Modernisasi, kolonialisme, dan globalisasi telah 

membawa tantangan baru bagi praktik hukum Islam. Ulama Nusantara merespons 

tantangan ini dengan berbagai strategi, mulai dari reinterpretasi teks hingga 

pembentukan institusi keagamaan baru. Pendekatan antropologis memungkinkan 

kita untuk melihat respons-respons tersebut sebagai bagian dari proses adaptasi 

sosial, bukan sekadar reaksi teologis. 

Salah satu kontribusi penting artikel ini adalah pembacaan ulang terhadap 

konsep otoritas dan legitimasi dalam hukum Islam Nusantara. Dalam perspektif 

antropologi, otoritas tidak dipahami semata sebagai atribut formal yang melekat 

pada individu atau institusi, tetapi sebagai konstruksi sosial yang dibentuk melalui 

interaksi dan pengakuan kolektif. Otoritas fikih ulama Nusantara terbentuk melalui 

jaringan keulamaan, reputasi moral, kedalaman spiritual, serta kemampuan mereka 

menjawab kebutuhan sosial masyarakat. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa legitimasi fikih tidak hanya bersumber dari 

otoritas teks, tetapi juga dari penerimaan komunitas. Ulama yang dianggap mampu 

menjaga keseimbangan antara norma agama dan realitas sosial cenderung memiliki 

legitimasi yang lebih kuat. Dengan demikian, otoritas fikih bersifat dinamis dan 

kontekstual, tergantung pada relevansinya dalam kehidupan masyarakat. 

Pendekatan ini membuka ruang bagi kajian lanjutan tentang bagaimana hukum 

Islam beroperasi dalam masyarakat Muslim plural dan demokratis. Dalam konteks 

Indonesia kontemporer, di mana otoritas keagamaan tidak lagi terpusat, 

pemahaman antropologis tentang otoritas fikih menjadi semakin penting. Ia 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 101 

membantu menjelaskan mengapa berbagai interpretasi hukum Islam dapat hidup 

berdampingan, serta bagaimana konflik otoritas dapat dinegosiasikan secara sosial. 

Kontribusi antropologi dalam teroka fikih Nusantara juga terlihat dalam 

pengakuan terhadap peran tasawuf dan etika spiritual dalam praktik hukum Islam. 

Penelitian ini menemukan bahwa banyak ulama Nusantara mengintegrasikan nilai-

nilai tasawuf—seperti keikhlasan, keseimbangan batin, dan kepedulian sosial—ke 

dalam pertimbangan fikih mereka. Pendekatan ini menghasilkan orientasi etis yang 

menekankan keadilan substantif dan kemaslahatan, bukan sekadar kepatuhan 

formal terhadap aturan. Antropologi membantu mengungkap bagaimana dimensi 

spiritual ini memengaruhi cara hukum Islam dijalankan. Fikih tidak hanya dipahami 

sebagai seperangkat aturan eksternal, tetapi sebagai sarana pembentukan moral 

individu dan kolektif. Dengan demikian, fikih Nusantara berfungsi sebagai etika 

sosial yang mengatur hubungan antarindividu dan komunitas, sekaligus sebagai 

jalan spiritual menuju kesalehan. 

 

PENUTUP 

Artikel ini menunjukkan bahwa fikih ulama Nusantara tidak dapat dipahami 

secara memadai hanya melalui pendekatan normatif-doktrinal us u l al-fiqh klasik 

ataupun deskripsi budaya semata. Melalui pendekatan integratif yang 

mengintegrasikan analisis empiris antropologi Islam dengan rekonstruksi uṣūl al-

fiqh kontemporer, penelitian ini menegaskan bahwa fikih ulama Nusantara 

merupakan praktik sosial-keagamaan yang hidup, kontekstual, dan terus 

dinegosiasikan dalam dinamika masyarakat Indonesia yang plural. 

Hasil analisis memperlihatkan bahwa karakteristik utama fikih ulama 

Nusantara terletak pada kemampuannya mengintegrasikan norma hukum Islam 

dengan realitas sosial melalui mekanisme kolektif, kultural, dan etis. Fikih tidak 

diproduksi sebagai sistem aturan yang terlepas dari masyarakat, melainkan sebagai 

hasil interaksi antara teks normatif, otoritas ulama, adat (‘urf), dan pengalaman 

sosial umat. Dalam kerangka ini, ‘urf berfungsi sebagai basis epistemologi hukum 

yang menjembatani universalitas nilai Islam dengan partikularitas konteks lokal, 

sementara bahasa dan simbol budaya lokal berperan penting dalam legitimasi dan 

internalisasi hukum. 

Integrasi tasawuf dalam fikih ulama Nusantara memperkuat dimensi etika dan 

moral hukum Islam, sehingga fikih tidak tereduksi menjadi legalisme formalistik. 

Tasawuf berfungsi sebagai kerangka etis yang mengarahkan penalaran hukum pada 

kemaslahatan, empati, dan keharmonisan sosial. Temuan ini menegaskan bahwa 

dimensi spiritual bukanlah elemen periferal, melainkan bagian integral dari 

konstruksi fikih Nusantara sebagai sistem pengetahuan dan praksis keagamaan.  

Praktik ijtihad kolektif yang dominan dalam tradisi ulama Nusantara 

memperlihatkan rasionalitas sosial yang kuat. Otoritas hukum tidak dimonopoli 

oleh individu, tetapi didistribusikan dalam jaringan ulama dan institusi melalui 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 102 

mekanisme musyawarah. Model ini tidak hanya memperkuat legitimasi sosial fikih, 

tetapi juga memungkinkan adaptasi hukum terhadap perubahan sosial secara lebih 

responsif dan berkelanjutan. Dari perspektif antropologi, ijtihad kolektif 

menunjukkan bahwa produksi pengetahuan hukum merupakan proses sosial yang 

melibatkan dialog, negosiasi, dan konsensus. 

Dialektika antara lokal dan global menjadi ciri lain yang menegaskan dinamika 

fikih ulama Nusantara. Ulama Nusantara tidak bersikap defensif terhadap wacana 

fikih global, tetapi melakukan proses seleksi dan adaptasi kreatif agar selaras 

dengan kebutuhan masyarakat lokal. Proses ini menempatkan fikih Nusantara 

sebagai ekspresi hukum Islam yang terbuka, reflektif, dan relevan dengan tantangan 

modernitas, tanpa kehilangan kesinambungan tradisi keilmuan Islam. 

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan antropologi  

dengan menawarkan kerangka analisis yang memadukan dimensi normatif dan 

empiris secara integratif. Pendekatan ini memperkaya studi hukum Islam dengan 

menempatkan fikih sebagai praktik sosial yang sarat makna budaya, etika, dan relasi 

kuasa. Temuan penelitian ini juga membuka ruang bagi agenda riset lanjutan, 

khususnya kajian komparatif mengenai praktik fikih di masyarakat Muslim non-

Arab serta eksplorasi lebih mendalam tentang relasi antara hukum Islam, budaya 

lokal, dan perubahan sosial. Dengan demikian, fikih ulama Nusantara dapat 

dipahami sebagai model penting bagi pengembangan hukum Islam kontekstual di 

dunia Muslim kontemporer. Universalitas Islam tidak terletak pada uniformitas 

praktik hukum, melainkan pada kemampuan nilai-nilai Islam untuk beradaptasi 

secara kreatif dan bermakna dalam keragaman konteks sosial dan budaya.  

 

DAFTAR PUSTAKA  
Abdi, S. 2020. Inklusivisme Epistemologis sebagai Basis Integrasi Keilmuan menuju 

Revitalisasi Kosmopolitanisme Peradaban Islam. ABHATS: Jurnal Islam Ulil 
Albab, 1(1), 1–17. https://journal.uii.ac.id/Abhats/article/view/28687  

Abdurrahman, L., 2022. Conflict in Islamic Jurisprudence: Noel J. Coulson’s 
Historical Approach and His Contribution to the Study of Islamic Law. JIL: 
Journal of Islamic Law. https://doi.org/10.24260/jil.v3i1.495. 

Alfarisi, M., Putri, R., Fadhila, D., & Ezzerouali, S., 2025. Negotiating Customary Law 
and Fiqh Norms: The Transformation of the Mepahukh Tradition in the 
Indigenous Marriage Practices of the Alas People in Southeast 
Aceh. Indonesian Journal of Sharia and Socio-Legal Studies. 
https://doi.org/10.24260/ijssls.1.1.9. 

Al-Ghaza lī , A. 2008. Al-Mustashfa: Rujukan Utama Usul Fikih. Diterjemahkan oleh 
Masturi Irma, Lc & Malik Supar, Lc., dari Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Beirut-
Lebanon: Al-Maktabah Al-Ashriyah. 

Ali, F. 2020. Islam Nusantara dan Globalisasi. Indonesian Journal of Islamic History 
and Culture, 1(2), 90–103. https://doi.org/10.22373/ijihc.v1i2.680 

Al-Sha fi‘ī , M. b. I. 1990. Al-Risālah. Tahqiq dan Syarah oleh Syaikh Ahmad 
Muhammad Syakir. Beirut: Da r al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

https://journal.uii.ac.id/Abhats/article/view/28687
https://doi.org/10.24260/jil.v3i1.495
https://doi.org/10.24260/ijssls.1.1.9
https://doi.org/10.22373/ijihc.v1i2.680


 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 103 

https://dn790008.ca.archive.org/0/items/kitab-terjemah-ind/Ar-Risalah.pdf 
Aminuddin, L. H., & Ulfah, I. (2021). Epistemology of Islam Nusantara: 

Transformation of Islamic Legal Thought in Nahdlatul Ulama (NU). Justicia 
Islamica, 18(2), 355–374. https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.3095 

Arju, A. N. 2024. Keterkaitan antara Ilmu Agama dan Ilmu Sosial dalam Studi Islam 
Nusantara. Nun: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir di Nusantara, 10(1). 
https://doi.org/10.32495/nun.v10i1.836 

Bashori, A. 2022. Konstruksi Keilmuan Fikih Nusantara: Perspektif Filsafat Sains. 
DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum, 20(2), 184–203. 
https://doi.org/10.35905/diktum.v20i2.3373 

Burhanuddin, N. 2024. Tasawuf Islam: Landasan Epistemologi dan Integrasi Budaya 
dalam Konteks Nusantara. Jurnal Studi Tasawuf Kontemporer, 9(2), 200–212. 
https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/view/2382  

Emzaed, A. M., et al. 2024. Shifting Fiqh Tradition in Zakat Management: Nahdlatul 
Ulama’s Strategies to Enhance Social Welfare. Al-Risalah, 24(2), 124–141. 
https://doi.org/10.30631/alrisalah.v24i2.1702 

Fuadi, M., Mahbub, M., Ali, N., Safitry, M., & Dewi, I., 2023. Integration between 
Islamic Revelation and Local Culture: A Study of Theology and the 
Indigenisation of Islam in Indonesia. Pharos Journal of Theology. 
https://doi.org/10.46222/pharosjot.10527.  

Hafidzoh, Ainun U., Hadirman, dan Luma, M. 2021. Pergumulan Islam dan Budaya 
Lokal di Pulau Nain Kecamatan Wori Kabupaten Minahasa Utara Tahun 2019-
2020 (Studi Kasus Mandi Safar). Jurnal Interdisiplin Sosiologi Agama (JINSA), 
Vol. 01, No. 1. https://doi.org/10.30984/jinnsa.v1i1.82 

Hajam, & Saumantri, T. 2024. Khazanah Ajaran Tasawuf Nusantara: Respon 
terhadap Krisis Kemanusiaan di Era Kontemporer. Empirisma: Jurnal 
Pemikiran dan Kebudayaan Islam, 33(2), 291–316. 
https://doi.org/10.30762/empirisma.v33i2.2028 

Harisudin, M. N. 2021. The Formulation of Fiqh Nusantara in Indonesia. Ijtihad: 
Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan, 21(1), 39–57. 
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v21i1.39-57 

Ibn ‘A bidī n, M. A. 1992. Radd al-Muḥtār ‘alā al-Durr al-Mukhtār. Beirut: Da r al-Fikr. 
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.323845/page/n11/mode/2up 

Ibn Taymiyyah, A. 2005. Al-Siyāsah al-Shar‘iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā‘ī wa al-Ra‘iyyah. 
Mekah: Da r ʻA lam al-Fawa ʼid lil-Nashr wa-al-Tawzī ʻ. 

Jalili, I., Ulfa, F., & Sahid, M. M. 2023. Nahdlatul Ulama’s Ijtihad Method in Fatwa: 
Analysis of Legal Reasoning and Social Validity. Justicia Islamica, 20(2), 341–
360. https://doi.org/10.21154/justicia.v20i2.5971 

Khoiri, N., M., Muhajir, A., & Rosnon, M. (2025). Fiqh Nusantara: Exploring the 
discourse and complexity of Indonesian Islamic 
jurisprudence. Multidisciplinary Science Journal. 
https://doi.org/10.31893/multiscience.2025584. 

Nurain, St Nur S.D. 2024. Prinsip Keadilan Sosial dalam Islam: Studi Teks Al-Qur'an dan 
Hadis. Jurnal Interdisiplin Sosiologi Agama (JINSA) Vol. 04, No. 1. https://ejournal.iain-
manado.ac.id/jinnsa/article/view/1048 

https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.3095
https://doi.org/10.32495/nun.v10i1.836
https://doi.org/10.35905/diktum.v20i2.3373
https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/view/2382
https://doi.org/10.30631/alrisalah.v24i2.1702
https://doi.org/10.46222/pharosjot.10527
https://doi.org/10.30984/jinnsa.v1i1.82
https://doi.org/10.30762/empirisma.v33i2.2028
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v21i1.39-57
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.323845/page/n11/mode/2up
https://doi.org/10.21154/justicia.v20i2.5971
https://doi.org/10.31893/multiscience.2025584
https://ejournal.iain-manado.ac.id/jinnsa/article/view/1048
https://ejournal.iain-manado.ac.id/jinnsa/article/view/1048


 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 104 

Rusydi, M. R. H. 2024. Fiqh Nusantara and The Transformation of ‘Urf in 
Contemporary Islamic Law. Al-Zahra: Jurnal Studi Islam dan Arab, 21(2), 333–
347. https://doi.org/10.15408/zr.v21i2.43394 

 

https://doi.org/10.15408/zr.v21i2.43394

