
 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 105 

 

Formal Vs Informal: Dinamika Nilai Keagamaan Dan Budaya Loan 
Practice Komunitas Islam Minoritas Di Minahasa Utara 

 
Nurul Azizah Azzochrah 

Program Studi Ekonomi Syariah, IAIN Manado 
Email : nurul.azzochrah@iain-manado.ac.id 

 
Abstract 

This study explores the dynamic interaction between formal and 
informal financial institutions within Muslim minority fishing 
communities in North Minahasa, Indonesia. These communities face 
persistent structural barriers to accessing formal financial services, 
particularly those compliant with Islamic principles. As a result, they 
often rely on informal mechanisms such as patron–client 
relationships, group lending schemes, and reciprocal debt 
arrangements that are deeply embedded in local culture and informed 
by Islamic ethical values, including the prohibition of riba, the pursuit 
of justice (‘adl), mutual assistance (ta‘āwun), and the aspiration for 
barakah. The primary objective of this study is to examine how Islamic 
moral norms and local cultural traditions intersect in shaping financial 
behavior and institutional preferences. Employing a qualitative 
phenomenological approach, the research draws on in-depth 
interviews, participant observation, and document analysis to 
generate grounded insights. The findings indicate that financial 
practices in these communities are not merely economic choices but 
reflect complex moral logics and social obligations. Three typologies of 
interaction substitution, complementarity, and hybridization emerge, 
corresponding to cultural formats such as patronage systems, gotong 
royong, and collective financial arrangements. The study concludes 
that the convergence of Islamic ethics and indigenous cultural systems 
gives rise to a context-specific financial ecology that simultaneously 
addresses local needs and compensates for the exclusionary nature of 
formal finance. These findings underscore the importance of 
developing inclusive, community-rooted models of Islamic 
microfinance that acknowledge and integrate local cultural realities. 

Keywords: Informal finance, Muslim minority communities, Religious 
values, Cultural values 

 
Abstrak 

Penelitian ini mengkaji interaksi dinamis antara lembaga keuangan 
formal dan informal dalam komunitas nelayan Muslim minoritas di 
Minahasa Utara, Indonesia. Komunitas-komunitas ini menghadapi 
berbagai hambatan struktural dalam mengakses layanan keuangan 
formal, khususnya yang sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 106 

Akibatnya, mereka sering bergantung pada mekanisme informal 
seperti hubungan patron-klien, skema pinjaman kelompok, dan 
praktik utang timbal balik yang tertanam kuat dalam budaya lokal dan 
dipengaruhi oleh nilai-nilai etika Islam, termasuk larangan riba, 
prinsip keadilan (‘adl), tolong-menolong (ta‘āwun), dan pencarian 
keberkahan (barakah). Tujuan utama penelitian ini adalah untuk 
menelaah bagaimana norma-norma moral Islam dan tradisi budaya 
lokal berinteraksi dalam membentuk perilaku keuangan dan 
preferensi kelembagaan masyarakat. Dengan menggunakan 
pendekatan kualitatif fenomenologis, penelitian ini mengandalkan 
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumen 
untuk memperoleh temuan yang bersifat kontekstual. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa praktik keuangan dalam komunitas ini bukan 
sekadar pilihan ekonomi, melainkan cerminan dari logika moral yang 
kompleks dan kewajiban sosial. Tiga tipologi interaksi berhasil 
diidentifikasi substitusi, pelengkap, dan hibrida yang sejalan dengan 
bentuk budaya seperti sistem patronase, gotong royong, dan 
pengaturan keuangan kolektif. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
konvergensi antara etika Islam dan sistem budaya lokal membentuk 
ekologi keuangan yang khas dan kontekstual, yang secara simultan 
menjawab kebutuhan masyarakat serta mengisi kekosongan yang 
ditinggalkan oleh lembaga keuangan formal. Temuan ini menekankan 
pentingnya pengembangan model keuangan mikro syariah yang 
inklusif dan berbasis komunitas, dengan mempertimbangkan realitas 
budaya lokal 
 
Kata Kunci: Keuangan informal, komunitas Muslim minoritas, Nilai 
keagamaan, Nilai Budaya 

 
 
PENDAHULUAN 

Kelompok minoritas baik berdasarkan agama, etnis, maupun budaya, 
merupakan kelompok sosial yang secara historis menghadapi kerentanan 
multidimensional(Udin 2012; Polii 2024), salah satunya pada aspek ekonomi. 
Kerentanan ekonomi menjadi semakin kompleks ketika dialami oleh komunitas 
Muslim yang berada dalam posisi sebagai minoritas agama (Ustaoglu 2023). Dalam 
konteks ini, komunitas Muslim minoritas tidak hanya menghadapi hambatan 
struktural dalam mengakses sumber daya ekonomi, tetapi juga mengalami 
keterbatasan akses terhadap layanan keuangan formal yang sesuai dengan prinsip-
prinsip syariah. Di Indonesia, situasi ini tercermin dari realitas di beberapa wilayah 
pinggiran dan kepulauan, di mana komunitas Muslim minoritas, seperti nelayan di 
Minahasa Utara, lebih mengandalkan sistem keuangan informal, seperti  rentenir, 
pinjaman antar individu, sistem patronase, dan bentuk-bentuk relasi hutang lainnya 
yang tidak berbasis institusi legal. (Wiyani and Prihantono 2016).  

Meskipun ajaran Islam menekankan nilai-nilai ta’awun (tolong-menolong) 
dan larangan terhadap praktik riba, kenyataannya, faktor geografis, sosial, literasi 
dan diskriminasi struktural menciptakan kesenjangan yang signifikan, yang 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 107 

membuat lembaga keuangan informal lebih mudah diakses meskipun membawa 
risiko tinggi (Pratiwi, Indrawati, and Wijayanti 2023). Fenomena ini menunjukkan 
sebuah kesenjangan antara apa yang diinginkan oleh nilai-nilai agama dalam 
memenuhi kebutuhan ekonomi seperti, modal maupun kebutuhan sehari-hari dan 
realitas yang dihadapi masyarakat dalam memilih lembaga keuangan yang sesuai 
dengan kondisi mereka. Dalam konteks ini, lembaga keuangan informal, seperti 
rentenir, patronase maupun pinjaman antar individu, tidak hanya menjadi solusi 
ekonomi yang pragmatis tetapi juga menciptakan masalah jangka panjang (Guérin 
2014; Kamal et al. 2022), terutama terkait dengan ketidakstabilan finansial dan 
tingginya beban utang. 

Praktik utang  dalam sistem keuangan informal di masyarakat seringkali 
bersinggungan erat dengan tradisi ekonomi lokal dan nilai-nilai keagamaan (Guérin 
2014). Misalnya, di komunitas Muslim minoritas seperti nelayan di Minahasa Utara 
(Pontoh 2010), pola hubungan patron-klien telah menjadi struktur yang dominan, 
di mana nelayan (klien) yang bekerja untuk pemilik kapal (patron) yang 
menyediakan modal berupa kapal, alat tangkap, bahan bakar, dan kebutuhan 
operasional lainnya. Dalam sistem ini, nelayan menyerahkan sebagian besar hasil 
tangkapan mereka untuk melunasi utang modal yang diberikan pemilik kapal, dan 
jika hasil tangkapan tidak mencukupi, mereka harus memperpanjang tenggat utang 
sehingga mereka terperangkap dalam lingkaran utang yang tidak terputus. Sistem 
patron-klien ini memegang peran penting dalam mengatur hubungan 
ekonomi.Namun demikian, sistem ini tidak semata-mata lahir dari motif ekonomi, 
melainkan juga bertumpu pada nilai-nilai budaya gotong-royong dan solidaritas 
sosial yang mengakar. Dalam banyak hal, masyarakat melihat sistem tersebut 
sebagai mekanisme bertahan hidup yang berlandaskan kepercayaan dan 
kesinambungan sosial (Padang and Wibowo 2024). 

Studi sebelumnya telah mengungkap berbagai aspek penting mengenai 
preferensi masyarakat terhadap keuangan formal dan informal, terutama dalam 
konteks kemiskinan dan kelompok rentan. Faktor seperti ketidak pastina 
pendapatan, prosedur birokratis lembaga formal dan literasi keuangan menjadi 
pendorong utama (Yuan and Gao 2012; Kamal et al. 2022; Nguyen and Canh 2021; 
Wiyani and Prihantono 2016; Oleka and Eyisi 2014). Namun, keterbatasan masih 
terlihat dalam dua aspek penting. Pertama, minimnya kajian yang memetakan 
secara sistematis bagaimana lembaga keuangan formal dan informal saling 
berinteraksi, apakah saling menggantikan (substitusi), saling melengkapi 
(komplementer), atau bahkan menciptakan model campuran (hibrid). Kedua, masih 
kurangnya penelitian yang mendalami pengaruh nilai-nilai keagamaan dan budaya 
lokal dalam membentuk preferensi masyarakat terhadap sumber utang dan relasi 
ekonomi.  

Lebih lanjut, hubungan antara nilai keagamaan dan budaya lokal (Guérin 
2014) sering kali menciptakan keputusan keuangan yang unik. Dalam konteks 
ekonomi syariah, praktik keuangan seharusnya tidak hanya menghindari riba, 
tetapi juga menumbuhkan nilai keadilan, kemaslahatan, dan inklusi. Namun dalam 
praktiknya, terjadi disonansi antara norma ideal Islam dan realitas ekonomi 
masyarakat, khususnya di daerah-daerah dengan keterbatasan akses institusional 
(Ferrol-Schulte, Ferse, and Glaser 2014). Oleh karena itu, penting untuk mengkaji 
secara kritis bagaimana interaksi antara lembaga keuangan formal dan informal 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 108 

terbentuk dalam komunitas Muslim minoritas, serta bagaimana nilai-nilai Islam dan 
budaya lokal membentuk preferensi dan perilaku dalam praktik keuangan. 

Studi ini bertujuan untuk menjawab dua kekosongan utama dalam literatur: 
(1) belum terpetakannya dinamika interaksi antara lembaga keuangan formal dan 
informal dalam konteks komunitas Muslim minoritas, dan (2) belum tergalinya 
secara mendalam relasi antara nilai-nilai agama Islam dan budaya ekonomi lokal 
terhadap praktik utang dan pilihan lembaga keuangan. Dengan memahami hal 
tersebut, riset ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis dalam 
pengembangan ekonomi keuangan Islam berbasis konteks lokal, sekaligus 
memberikan masukan kebijakan dalam mendorong inklusi keuangan syariah di 
wilayah-wilayah minoritas Muslim. 

Penelitian ini didasarkan pada dua argument; 1) interaksi antara lembaga 
keuangan formal dan informal tidak bersifat dikotomis, tetapi justru membentuk 
konfigurasi hibrid yang beradaptasi dengan konteks sosial-ekonomi komunitas. 
Interaksi ini berpotensi menciptakan model keuangan yang responsif terhadap 
kebutuhan lokal, namun juga dapat memperkuat ketergantungan finansial jika tidak 
diimbangi dengan regulasi dan literasit. 2) Praktik keuangan di komunitas Muslim 
minoritas tidak dapat dilepaskan dari dimensi etik dan budaya. Keputusan ekonomi 
tidak hanya bersifat rasional-instrumental, tetapi juga normatif-afektif—yakni 
dipengaruhi oleh ajaran agama, rasa solidaritas, dan struktur sosial yang telah 
mengakar. Dengan demikian, praktik utang dan preferensi lembaga keuangan 
mencerminkan sinergi (atau ketegangan) antara nilai-nilai Islam dan budaya lokal. 
 
Kajian Teori 
1. Interaksi Lembaga Keuangan Formal dan Informal 

Interaksi antara lembaga keuangan formal dan informal merujuk pada 
hubungan timbal balik, koeksistensi, dan keterkaitan antara dua jenis lembaga 
keuangan yang berbeda dalam struktur, legitimasi, dan prinsip operasional (Yuan & 
Gao, 2012; Nguyen & Canh, 2021). Lembaga keuangan formal umumnya merujuk 
pada institusi yang beroperasi dengan dasar legalitas dan regulasi (Borisova, 
Borisov, and Karagussov 2021), seperti bank, koperasi, dan lembaga mikro syariah. 
Sementara itu, lembaga keuangan informal meliputi praktik keuangan yang berakar 
pada jaringan sosial dan kepercayaan komunitas (Chai et al. 2019), seperti pinjaman 
antar individu, arisan, rentenir, dan sistem patronase. Dalam konteks komunitas 
Muslim minoritas, interaksi antara kedua jenis lembaga ini menunjukkan dinamika 
yang tidak bersifat dikotomis, melainkan mencerminkan respons adaptif terhadap 
kondisi struktural, hambatan sosial-ekonomi, dan nilai-nilai lokal yang hidup di 
masyarakat.  

Bentuk interaksi antara lembaga keuangan formal dan informal dapat 
diklasifikasikan dalam tiga tipologi. Pertama, substitusi, yaitu ketika lembaga 
informal menggantikan peran lembaga formal karena prosedur yang lebih fleksibel, 
hubungan berbasis kepercayaan, dan kedekatan sosial yang lebih tinggi. Fenomena 
ini umum ditemukan di komunitas yang memiliki pengalaman eksklusi finansial 
atau distrust terhadap lembaga formal (Baig 2016). Kedua, komplementer, yaitu 
ketika kedua lembaga beroperasi secara berdampingan dan saling melengkapi. 
Dalam skema ini, lembaga informal melayani kebutuhan keuangan jangka pendek 
dan bersifat darurat, sementara lembaga formal menawarkan stabilitas dan 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 109 

kapasitas pembiayaan jangka panjang (Aryeetey and Aryeetey 1998). Ketiga, hibrid, 
yaitu ketika masyarakat menggabungkan elemen-elemen dari kedua lembaga 
tersebut dalam satu sistem praktik yang kohesif, membentuk pola keuangan baru 
yang kontekstual, fleksibel, dan berakar pada norma budaya serta nilai keagamaan. 

Secara struktural, interaksi dapat terbentuk melalui jejaring antar aktor, 
seperti hubungan antara tokoh agama, pemilik modal lokal, dan pengelola lembaga 
keuangan. Sementara dari sisi fungsional, interaksi ini berkaitan dengan distribusi 
peran dalam penyediaan layanan keuangan seperti simpan-pinjam, pembiayaan 
usaha mikro, atau manajemen risiko. Format fungsional ini mencerminkan pola 
pemanfaatan ganda oleh masyarakat, di mana individu atau rumah tangga dapat 
secara simultan atau bergantian mengakses kedua jenis lembaga sesuai dengan 
kebutuhan dan kondisi yang dihadapi. 

Interaksi antara lembaga formal dan informal memiliki empat tahapan 
perkembangan. Pertama, eksistensi terpisah (segregatif), yaitu ketika kedua jenis 
lembaga beroperasi secara mandiri dan tidak saling bersinggungan. Kedua, 
koeksistensi pasif, di mana kedua lembaga hadir bersamaan dalam satu komunitas, 
namun tanpa integrasi yang berarti. Ketiga, sinergi adaptif, yaitu ketika terjadi 
interaksi fungsional yang saling melengkapi, seperti pola pinjaman berjenjang 
antara rentenir dan lembaga mikro. Terakhir, integrasi kontekstual, yaitu ketika 
masyarakat mengembangkan sistem keuangan baru yang menyatukan prinsip-
prinsip kelembagaan formal dengan praktik-praktik sosial berbasis nilai keagamaan 
dan budaya lokal. Tahapan ini menunjukkan bahwa interaksi keuangan tidak 
bersifat statis, melainkan berkembang sesuai dengan dinamika sosial dan kapasitas 
adaptif komunitas. 

 
2. Nilai-Nilai Dalam Praktek Keuangan 

Nilai-nilai Islam dalam praktik keuangan merujuk pada seperangkat prinsip 
normatif yang bersumber dari ajaran syariat, yang membimbing perilaku ekonomi 
secara holistik—baik dalam tataran transaksional, institusional, maupun sosial. Di 
antaranya adalah larangan riba, keadilan (‘adl), tolong-menolong (ta‘āwun), 
keterbukaan (transparansi), dan orientasi keberkahan (barakah). (Muhammad 
Umer Chapra 2000)  menegaskan bahwa praktik keuangan Islam tidak hanya 
bertujuan menghindari unsur haram seperti riba, gharar, dan maysir, tetapi juga 
bertanggung jawab untuk mewujudkan kemaslahatan (benefit-oriented) serta 
keadilan distributif dalam masyarakat. Dalam konteks komunitas Muslim 
minoritas—yang seringkali hidup dalam struktur sosial dan ekonomi yang 
terbatas—nilai-nilai tersebut tidak semata dipahami sebagai norma legalistik, tetapi 
lebih sebagai panduan moral dan spiritual dalam pengambilan keputusan ekonomi 
sehari-hari. 

Bentuk penerapan nilai-nilai Islam dalam praktik keuangan tidak bersifat 
seragam, melainkan menunjukkan keragaman ekspresi berdasarkan konteks sosial, 
budaya, dan aksesibilitas terhadap institusi keuangan syariah. Ekspresi ini dapat 
diklasifikasikan ke dalam tiga tipologi utama. Pertama adalah bentuk normatif-
ideal, yaitu ketika praktik keuangan sepenuhnya mengacu pada prinsip-prinsip 
syariah. Dalam model ini, transaksi keuangan dilakukan secara sadar dan konsisten 
tanpa melibatkan unsur riba, gharar, maupun praktik dzulm (ketidakadilan), dan 
pelaku ekonomi memiliki pemahaman yang memadai terhadap fiqh mu‘amalah  



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 110 

(Fazda, Hidayat, and others 2024). Kedua adalah bentuk pragmatis-situasional, yang 
muncul ketika komunitas tetap menjunjung tinggi simbol-simbol nilai Islam, namun 
praktik aktualnya mengalami kompromi karena keterbatasan akses terhadap 
lembaga keuangan syariah, tekanan ekonomi, atau ketidaktahuan terhadap 
instrumen syariah (Kuran 2018). Ketiga adalah bentuk afektif-budaya, di mana 
nilai-nilai Islam tidak selalu dipraktikkan secara legalistik, tetapi telah 
terinternalisasi sebagai bagian dari budaya sosial (Babasyan 2023), misalnya dalam 
bentuk saling menolong, kepercayaan dalam transaksi, dan penghindaran riba 
karena warisan ajaran orang tua. 

Format nilai-nilai Islam dalam praktik keuangan juga dapat dilihat dari sisi 
institusional dan relasional. Secara institusional, nilai-nilai tersebut terejawantah 
dalam kebijakan dan produk lembaga keuangan syariah, seperti akad-akad yang 
sesuai syariah (mudharabah, murabahah, musyarakah), mekanisme bagi hasil, dan 
program sosial seperti zakat, infak, dan qardhul hasan. Sementara secara relasional, 
nilai-nilai ini hadir dalam hubungan antarpihak yang bertransaksi, yang menjunjung 
tinggi prinsip kepercayaan (amanah), kejujuran (ṣidq), dan transparansi (tablīgh) 
(M Umer Chapra 1992). Dengan demikian, praktik keuangan tidak sekadar urusan 
kontraktual, tetapi merupakan ruang interaksi nilai yang menghubungkan etika 
individual, norma sosial, dan struktur kelembagaan. 

Secara konseptual, penerapan nilai Islam dalam praktik keuangan dapat 
dipahami melalui beberapa tahapan yang menggambarkan tingkat integrasi dan 
kesadaran normatif pelaku ekonomi. Tahap pertama adalah kesadaran simbolik, di 
mana pelaku ekonomi mengenali nilai Islam sebagai identitas normatif namun 
belum terimplementasi dalam praktik nyata (Riaz et al. 2025). Tahap kedua adalah 
adaptasi pragmatis, yakni ketika nilai-nilai Islam dipertahankan sebatas prinsip 
umum, sementara praktik keuangan menyesuaikan kondisi riil, termasuk interaksi 
dengan sistem non-syariah. Tahap ketiga adalah internalisasi etis, di mana nilai-nilai 
tersebut tidak lagi sekadar simbol atau kompromi, tetapi menjadi pertimbangan 
utama dalam setiap keputusan ekonomi. Dan tahap keempat adalah 
institusionalisasi normatif, ketika nilai Islam tidak hanya menjadi landasan 
personal, tetapi juga diadopsi dalam sistem kelembagaan secara sistemik dan 
terstandar. 

 
3. Budaya Lokal dalam Struktur Ekonomi Lokal 

Budaya lokal dalam konteks keuangan merujuk pada kumpulan norma, nilai, 
dan praktik sosial yang tumbuh dari kearifan lokal dan membentuk perilaku 
ekonomi masyarakat (Ana Sopanah, Bahri, and others 2025). Dalam komunitas 
tradisional, khususnya pada masyarakat marjinal seperti komunitas nelayan, 
budaya lokal menjadi landasan utama dalam mengatur pola konsumsi, preferensi 
terhadap lembaga keuangan, serta mekanisme hutang-piutang yang dijalankan 
secara informal. Praktik ekonomi tidak semata dilihat sebagai pertukaran nilai 
moneter, tetapi sebagai bagian dari struktur sosial yang menjunjung tinggi nilai-
nilai seperti gotong royong, kepercayaan timbal balik, dan solidaritas komunal. 
Nilai-nilai tersebut menciptakan sistem relasi ekonomi yang tidak selalu sejalan 
dengan rasionalitas ekonomi modern, tetapi berfungsi efektif dalam menjamin 
keberlangsungan hidup dan kohesi sosial komunitas. 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 111 

Secara tipologis, budaya lokal dalam praktik keuangan dapat diklasifikasikan 
dalam tiga format dominan yang menggambarkan bagaimana norma-norma lokal 
mewujud dalam struktur ekonomi komunitas (Ferrol-Schulte, Ferse, and Glaser 
2014) Pertama adalah sistem patronase, yaitu bentuk relasi vertikal antara pemilik 
modal dan pekerja (seperti antara pemilik kapal dan nelayan) yang dibangun di 
atas fondasi utang, loyalitas, dan subordinasi. Dalam sistem ini, pemilik modal tidak 
hanya menyediakan sumber daya keuangan, tetapi juga mengatur distribusi hasil 
tangkapan dan menjaga stabilitas ekonomi rumah tangga nelayan. Kedua adalah 
gotong royong, yaitu praktik bantuan timbal balik antaranggota komunitas tanpa 
imbalan ekonomi langsung. Sistem ini beroperasi berdasarkan norma sosial, rasa 
tanggung jawab kolektif, dan solidaritas moral. Ketiga adalah kolektivisme 
ekonomi, yang terwujud dalam bentuk lembaga berbasis komunitas seperti arisan, 
simpan pinjam kelompok, dan koperasi lokal. Dalam model ini, relasi ekonomi 
berlangsung secara horizontal dan partisipatif, dengan mekanisme pengawasan 
sosial yang kuat dan berbasis kepercayaan. 

Bentuk dari budaya lokal dalam praktik keuangan tidak hanya dilihat dari 
struktur hubungan antaraktor, tetapi juga dari jenis transaksi yang terjadi. Dalam 
sistem patronase, transaksi keuangan seringkali dibingkai dalam bentuk utang 
yang tidak memiliki dokumentasi formal, tetapi diikat oleh loyalitas dan 
ketergantungan. Sementara dalam praktik gotong royong, interaksi keuangan 
dilakukan dalam bentuk pertolongan tanpa perhitungan ekonomis, seperti 
membantu biaya produksi, konsumsi keluarga, atau bencana. Adapun dalam 
kolektivisme ekonomi, transaksi berbentuk simpanan rutin, pinjaman kelompok, 
dan distribusi keuntungan yang bersifat rotasional atau berdasarkan kesepakatan 
bersama. 

Integrasi budaya lokal dalam praktik keuangan komunitas dapat dipahami 
melalui empat tahapan perkembangan (Shaleh, Subing, and Yustina 2020). Tahap 
pertama adalah koeksistensi tradisional, di mana sistem budaya lokal berjalan 
secara otonom tanpa intervensi sistem formal. Tahap kedua adalah asimilasi 
selektif, di mana elemen-elemen budaya lokal mulai berinteraksi dengan lembaga 
keuangan formal, tetapi tetap mempertahankan bentuk asli dalam praktik sehari-
hari. Tahap ketiga adalah hibridisasi institusional, ketika nilai-nilai lokal diadopsi 
dalam desain kelembagaan formal seperti koperasi syariah atau BMT yang 
mengintegrasikan nilai gotong royong dan kepercayaan komunitas. Tahap keempat 
adalah resiliensi budaya, yaitu ketika praktik keuangan lokal bertahan dan 
berkembang sebagai bentuk resistensi terhadap sistem formal yang dianggap tidak 
sesuai dengan nilai-nilai komunitas, sekaligus menjadi identitas ekonomi yang 
melekat pada cara hidup masyarakat. 

 
METODE PENELITIAN 

Objek penelitian ini adalah komunitas Muslim minoritas yang tinggal di 
wilayah Kabupaten Minahasa Utara, Provinsi Sulawesi Utara. Unit analisis yang 
menjadi fokus utama adalah interaksi masyarakat Muslim dengan lembaga 
keuangan formal (seperti BPRS, koperasi syariah, atau perbankan) dan lembaga 
keuangan informal (seperti sistem patron lokal, rentenir, atau praktik utang 
berbasis sosial). Pemilihan komunitas ini didasarkan pada realitas sosial bahwa 
umat Islam di Minahasa Utara khususnya di daerah pesesir merupakan kelompok 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 112 

minoritas yang menghadapi tantangan ekonomi struktural serta kerentanan akses 
terhadap layanan keuangan yang sesuai dengan nilai-nilai keislaman. 

Wilayah ini dipilih karena representatif terhadap konteks masyarakat Muslim 
minoritas yang hidup berdampingan dengan budaya lokal non-Muslim, serta 
menghadapi keterbatasan institusional dalam aspek keuangan. Proses seleksi lokasi 
dilakukan dengan mempertimbangkan keberadaan komunitas Muslim yang telah 
lama menetap, keterlibatan mereka dalam aktivitas ekonomi produktif seperti 
perikanan, perdagangan mikro, dan usaha rumah tangga, serta keberadaan praktik 
keuangan informal yang masih dominan.  

Pendekatan Kualitatif dengan fenomenologi (Cresswell 2013) digunakan 
karena tujuan utama studi ini adalah memahami secara mendalam pengalaman 
subjektif, persepsi, serta makna yang diberikan oleh individu terhadap praktik 
interaksi mereka dengan lembaga keuangan dalam kerangka nilai agama dan 
budaya lokal. Desain fenomenologis memungkinkan peneliti untuk menggali 
realitas sosial berdasarkan kesadaran kolektif dan pengalaman konkrit masyarakat, 
bukan semata-mata berdasarkan generalisasi statistik. 

Desain ini dijalankan melalui proses iteratif antara pengumpulan data, analisis 
awal, dan pendalaman narasi, sehingga dapat menangkap dinamika sosial yang 
kompleks dan berlapis, terutama terkait dimensi spiritual, ekonomi, dan kultural 
dari praktik keuangan dalam komunitas Muslim minoritas. 

Pemilihan informan dilakukan dengan teknik purposive sampling, 
berdasarkan kriteria-kriteria seperti: (1) memiliki pengalaman langsung dan 
mendalam terhadap praktik keuangan yang diteliti, (2) memiliki pengetahuan atau 
keterlibatan dalam relasi sosial-ekonomi berbasis nilai budaya dan agama, serta (3) 
bersedia dan mampu mengartikulasikan pengalamannya secara reflektif. Jumlah 
partisipan disesuaikan dengan prinsip kecukupan data (data saturation), yakni 
hingga tidak ada lagi informasi baru yang muncul dari wawancara. 

Tiga teknik utama digunakan dalam pengumpulan data yaitu, observasi 
partisipatif, wawancara mendalam, dan studi dokumen. Pemilihan teknik ini 
bertujuan untuk menggali kedalaman makna dan narasi sosial, bukan sekadar 
mengumpulkan informasi permukaan. Seluruh proses pengumpulan data 
dijalankan secara etis, dengan menghormati privasi, persetujuan partisipan 
(informed consent), dan prinsip keadilan sosial. Kemudian data dianalisis 
menggunakan metode analisis tematik fenomenologis dalam lima tahap, yaitu; 1) 
Transkripsi: Data wawancara dan observasi ditranskrip secara lengkap. 2) Koding 
(Coding): Identifikasi unit makna dari narasi partisipan, baik secara terbuka (open 
coding) maupun aksial (axial coding). 3) Penyusunan Tema: Pengelompokan kode 
menjadi tema-tema utama yang merepresentasikan dimensi makna, nilai, dan 
pengalaman yang berkaitan dengan praktik keuangan. 4) Interpretasi: Penafsiran 
tema berdasarkan konteks sosial, kultural, dan nilai keagamaan yang dianut 
informan. 5)Verifikasi: Validasi temuan melalui triangulasi data antar sumber, 
member check kepada informan, dan audit trail terhadap catatan lapangan. Teknik 
ini dipilih karena mampu mengungkap makna terdalam dari pengalaman hidup 
informan, yang tidak dapat dijangkau oleh pendekatan kuantitatif. Proses analisis 
dilakukan secara berulang dan reflektif, guna menjaga integritas dan ketajaman 
interpretasi. 
 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 113 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Interaksi Komunitas Muslim Minoritas dengan Lembaga Keuangan 

Tabel 1 
Pola Interaksi Komunitas Muslim Minoritas dengan Lembaga Keuangan 

No Kode Tematik Restatement 
Data 

(Pernyataan 
Informan) 

Deskripsi Data  Penjelasan Hasil 

1 Aksesibilitas 
Geografis 

“Kami jauh 
dari kota, 
bank terlalu 
jauh dan 
butuh ongkos 
besar ke 
sana.” 

Jarak, biaya 
transportasi, 
keterbatasan 
mobilitas 

Jarak fisik terhadap 
lembaga formal 
menjadi penghalang 
utama. 

2 Kepercayaan 
terhadap 
Rentenir 

“Lebih 
gampang 
pinjam ke 
rentenir, 
sudah biasa 
dan cepat.” 

Akses cepat, 
hubungan 
akrab, 
pengalaman 
sebelumnya 

Rentenir dipilih 
karena sudah 
menjadi bagian dari 
praktik sosial yang 
akrab dan instan. 

3 Ketergantungan 
pada Patronase 

“Kami sudah 
terikat 
dengan 
pemilik kapal, 
mereka yang 
beri modal 
dan nanti 
kami bagi 
hasil.” 

Ketergantungan 
ekonomi, sistem 
bagi hasil tidak 
setara, relasi 
jangka panjang 

Sistem patron-klien 
menjadi lembaga 
keuangan informal 
berbasis 
kepercayaan, namun 
menimbulkan 
ketergantungan. 

4 Stigma dan 
Ketakutan 
terhadap Bank 

“Kalau ke 
bank takut 
tidak bisa 
bayar, nanti 
disita.” 

Stigma, kurang 
pemahaman 
produk, trauma 
kolektif 

Ada persepsi negatif 
dan kekhawatiran 
terhadap prosedur 
hukum lembaga 
formal. 

5 Literasi 
Keuangan yang 
Rendah 

“Saya tidak 
tahu cara 
buka 
rekening, 
apalagi 
pinjam ke 
bank.” 

Minim 
pengetahuan, 
tidak ada 
pendampingan, 
gap informasi 

Minimnya literasi 
keuangan 
menghambat 
interaksi dengan 
lembaga formal. 

6 Proses 
Administrasi 
yang Rumit 

“Kalau ke 
koperasi atau 
bank banyak 
syaratnya, 
kami tidak 

Administrasi 
rumit, tidak 
punya aset 
formal, identitas 
tidak lengkap 

Persyaratan 
administrasi lembaga 
formal tidak ramah 
terhadap masyarakat 
marjinal. 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 114 

punya 
jaminan.” 

7 Nilai Sosial: 
Solidaritas 
Komunitas 

“Kalau pinjam 
ke tetangga 
atau keluarga, 
tidak ada 
bunga, hanya 
saling bantu.” 

Solidaritas, 
tolong-
menolong, 
fleksibilitas 
moral 

Nilai sosial Islam 
seperti ta’awun 
mewarnai preferensi 
terhadap pinjaman 
informal berbasis 
keluarga/komunitas. 

8 Ketersediaan 
Modal Usaha 
Alternatif 

“Kalau pinjam 
ke koperasi 
syariah 
kadang ada, 
tapi terbatas 
dan 
pilihannya 
tidak banyak.” 

Keterbatasan 
dana, belum 
menjangkau 
semua, tidak 
rutin 

Lembaga formal 
berbasis syariah ada, 
tapi belum optimal 
menjangkau semua 
wilayah dan 
kebutuhan. 

9 Pengalaman 
Negatif 
terhadap 
Lembaga 
Formal 

“Pernah 
pinjam di 
bank waktu 
itu, tapi bunga 
dan dendanya 
besar. Jadi 
trauma.” 

Pengalaman 
buruk, bunga 
tinggi, sanksi 
formal 

Pengalaman negatif 
menjadi hambatan 
emosional dan sosial 
dalam berinteraksi 
kembali dengan 
lembaga formal. 

10 Peran Tokoh 
Agama/Adat 

“Biasanya 
kalau ada 
masalah 
utang, kami 
minta 
bantuan ustaz 
atau kepala 
kampung 
untuk 
menengahi.” 

Mediasi sosial, 
peran 
kepercayaan, 
struktur 
informal 

Tokoh agama dan 
adat berperan 
sebagai penjaga 
moral ekonomi dalam 
komunitas. 

11 Praktik 
Keuangan 
Berbasis Tradisi 

“Kami sudah 
terbiasa 
arisan atau 
pinjaman 
kelompok, 
lebih ringan 
dan saling 
percaya.” 

Tradisi lokal, 
fleksibilitas, 
mekanisme 
komunitas 

Tradisi keuangan 
informal seperti 
arisan menjadi 
alternatif berbasis 
nilai kebersamaan. 

12 Sinkretisme 
Keuangan 
Formal-
Informal 

“Kadang 
pinjam dari 
koperasi tapi 
bayar 
cicilannya 
pakai hasil 

Kombinasi 
sistem, adaptasi, 
fleksibilitas 
strategi 

Interaksi tidak hitam 
putih; masyarakat 
menggabungkan dua 
sistem secara adaptif 
sesuai dengan 
kebutuhan dan 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 115 

tangkapan 
yang dijual ke 
juragan 
(patron).” 

struktur sosial 
mereka. 

Sumber: Olahan Mandiri 
 

Data pada tabel 1. menunjukkan bahwa mayoritas informan mengalami 
kesulitan dalam mengakses lembaga keuangan formal. Pernyataan seperti “kami 
jauh dari kota, bank terlalu jauh dan butuh ongkos besar ke sana” dan “kalau ke 
koperasi atau bank banyak syaratnya, kami tidak punya jaminan” menunjukkan 
bahwa faktor geografis dan administratif menjadi penghambat dominan. Data 
mencakup cakupan hambatan dalam bentuk jarak, ketiadaan sarana transportasi, 
hingga ketidakmampuan memenuhi dokumen administratif standar. Bahkan, ketika 
lembaga keuangan syariah hadir, seperti koperasi syariah, aksesibilitasnya masih 
bersifat terbatas dan tidak rutin menyentuh wilayah komunitas yang lebih marjinal.  

Dari data tersebut, terlihat tiga elemen utama: (1) keterbatasan akses fisik dan 
logistik ke lembaga formal, (2) tidak terpenuhinya syarat administratif dasar seperti 
jaminan atau identitas hukum, dan (3) rendahnya keterjangkauan lembaga syariah 
meskipun secara normatif lebih diterima. Hal ini menunjukkan bahwa struktur 
keuangan formal belum inklusif secara geografis maupun administratif terhadap 
komunitas Muslim minoritas yang tinggal di wilayah terpencil atau perdesaan. Hal 
ini mengindikasikan bahwa keterbatasan struktural ini tidak berdiri sendiri, 
melainkan terjalin erat dengan kemiskinan struktural, ketimpangan pembangunan 
wilayah, serta absennya pendekatan afirmatif dari lembaga keuangan formal 
terhadap komunitas minoritas. Dalam konteks ekonomi syariah, seharusnya ada 
prinsip inklusivitas dan keadilan distribusi (al-‘adalah al-ijtimaiyyah) yang 
menuntut keberpihakan pada kelompok rentan. Namun, realitasnya justru 
menunjukkan eksklusi sistemik yang menyebabkan preferensi masyarakat condong 
ke lembaga informal yang lebih mudah dijangkau. 

Selain itu, informan menggambarkan bahwa dalam konteks ketiadaan akses 
formal, mereka mengandalkan relasi sosial seperti patron-klien, keluarga, dan 
kelompok arisan. Contoh seperti “kami sudah terikat dengan pemilik kapal…” , atau 
“kalau pinjam ke tetangga… hanya saling bantu”, menunjukkan sistem sosial sebagai 
penyedia keuangan alternatif. Tokoh agama dan adat juga memainkan peran 
penting dalam menyelesaikan konflik utang, sedangkan tradisi seperti arisan 
dianggap fleksibel dan adil. 

Tiga hal yang mencuat dari data ini adalah: (1) keberfungsian struktur relasi 
patronase sebagai sistem keuangan tidak formal, (2) tingginya nilai solidaritas dan 
gotong royong dalam komunitas, dan (3) eksistensi figur otoritatif seperti ustaz dan 
kepala kampung sebagai penengah konflik ekonomi. Nilai-nilai Islam seperti 
ta’awun (tolong-menolong), ‘adl (keadilan), dan ukhuwah (persaudaraan) tampak 
hidup dalam praktik keseharian komunitas, meskipun tidak termanifestasi dalam 
lembaga keuangan syariah formal. Hal ini menunjukkan bahwa sistem keuangan 
komunitas dibentuk secara adaptif berdasarkan nilai dan norma sosial yang sudah 
mapan, bukan semata berdasarkan rasionalitas ekonomi. Dalam konteks 
masyarakat Muslim minoritas, struktur relasi sosial dan tradisi lokal menjadi 
pelindung utama dari risiko ekonomi, sekaligus penopang sistem keuangan yang 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 116 

inklusif secara kultural. Ini menjadi bukti bahwa ekonomi berbasis nilai dapat 
berkembang bahkan tanpa intervensi formal, selama memiliki legitimasi sosial yang 
kuat. 

Lebih lanjut, beberapa informan mengungkapkan pengalaman negatif yang 
menyebabkan ketakutan berinteraksi kembali dengan lembaga formal. Kalimat 
seperti “kalau ke bank takut tidak bisa bayar, nanti disita” atau “pernah pinjam di 
bank… bunga dan dendanya besar, jadi trauma” menunjukkan adanya trauma 
kolektif. Di sisi lain, beberapa informan mengungkapkan cara-cara adaptif dalam 
berinteraksi, misalnya dengan meminjam dari koperasi tapi membayar lewat sistem 
patronase, atau dengan memilih lembaga yang prosedurnya tidak terlalu rumit. Dari 
pernyataan tersebut ditemukan adanya ambivalensi yakni, persepsi negatif dan rasa 
takut terhadap sanksi lembaga formal, adanya pengalaman buruk terhadap bunga 
dan denda yang tinggi, dan munculnya bentuk-bentuk adaptasi baru seperti 
sinkretisme keuangan memadukan aspek formal dan informal. Ambivalensi ini 
mencerminkan dinamika psikososial yang kompleks: lembaga formal dianggap legal 
dan resmi, tapi tidak dipercaya sepenuhnya. 

Data tersebut menunjukan bahwa interaksi keuangan bersifat non-biner; 
masyarakat tidak hanya memilih formal atau informal, tetapi membentuk praktik 
hybrid sesuai kebutuhan. Hal ini sejalan dengan pendekatan ekonomi Islam 
berbasis maqāṣid al-syarī‘ah, di mana tujuan seperti ḥifẓ al-māl (menjaga harta) dan 
ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa) lebih dikedepankan daripada bentuk institusional. Oleh 
karena itu, adaptasi lokal semacam ini harus dipahami sebagai bentuk rasionalitas 
kontekstual, bukan sebagai penyimpangan dari sistem formal. 

 
2. Praktik keuangan di komunitas Muslim minoritas  

 
Tabel 2 

Nilai Islam, Budaya Lokal, dan Praktik Keuangan 
No Kode Tematik Restatement Data 

(Cuplikan 
Ucapan/Temuan) 

Deskripsi Data 
(Pola Makna) 

Explanation 
(Penjelasan 

Analitis) 
1 Nilai Ta’awun 

dan Solidaritas 
Sosial 

“Kami bantu 
sesama karena itu 
ajaran agama... 
kalau ada yang 
kesulitan, kita 
pinjami walau 
tanpa bunga.” 

Prinsip tolong-
menolong 
menjadi 
landasan utama 
dalam praktik 
keuangan 
informal. 

Nilai ta’awun 
memperkuat 
preferensi 
masyarakat 
terhadap 
pinjaman non-
formal berbasis 
relasi sosial 
ketimbang 
lembaga formal 
yang dianggap 
impersonal. 

2 Larangan Riba 
sebagai 
Pertimbangan 

“Kalau bank, bunga 
itu riba... jadi kami 
hindari kalau bisa.” 

Praktik 
penghindaran 
bunga bank 
menunjukkan 

Kesadaran 
terhadap 
larangan riba 
mendorong 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 117 

orientasi 
normatif 
terhadap ajaran 
Islam. 

masyarakat 
menjauhi 
lembaga formal 
yang tidak 
menyediakan 
opsi syariah. 

3 Patronase 
sebagai Sistem 
Sosial-Budaya 

“Dari dulu sudah 
begitu, pemilik 
kapal yang 
tanggung biaya. 
Kami kerja, nanti 
hasil dibagi.” 

Relasi patron-
klien dianggap 
sebagai norma 
sosial yang 
mapan dan 
bukan semata-
mata eksploitasi 
ekonomi. 

Budaya 
patronase 
menjadi 
mekanisme 
survival yang 
terinternalisasi 
sebagai bentuk 
solidaritas 
kolektif dalam 
keterbatasan 
akses ekonomi. 

4 Gotong Royong 
dalam Praktik 
Utang 

“Kalau ada 
keperluan, kita 
saling bantu, tidak 
pakai bunga-bunga 
begitu.” 

Gotong royong 
memperkuat 
relasi ekonomi 
berbasis 
kepercayaan 
dan komunitas. 

Budaya lokal 
memperkuat 
sistem 
keuangan 
informal 
melalui nilai 
kolektifisme, 
sehingga 
informalitas 
tidak dilihat 
sebagai 
kelemahan. 

5 Preferensi 
terhadap Sistem 
yang ‘Dekat’ 

“Bank itu jauh, 
asing. Kalau pinjam 
ke tetangga, kita 
lebih tenang.” 

Kedekatan 
sosial dan 
emosional 
menjadi faktor 
utama pilihan 
keuangan. 

Aksesibilitas 
sosial lebih 
diutamakan 
dibanding 
formalitas 
sistem, bahkan 
jika sistem 
formal 
menawarkan 
keamanan 
hukum. 

6 Islam Lokal 
yang Adaptif 

“Kalau untuk 
urusan ekonomi, 
kita sesuaikan 
saja... asal tidak 
terlalu 
menyimpang.” 

Masyarakat 
cenderung 
melakukan 
penyesuaian 
ajaran agama 
dengan kondisi 
sosial. 

Nilai agama 
Islam 
mengalami 
adaptasi 
kontekstual 
dengan budaya 
lokal untuk 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 118 

tetap bertahan 
secara ekonomi. 

7 Simbolisme 
Agama dalam 
Praktik 
Ekonomi 

“Kalau bisa, pakai 
koperasi syariah... 
tapi di sini tidak 
ada, jadi ya pakai 
yang ada.” 

Simbol-simbol 
Islam tetap 
diidealkan 
walau tidak 
selalu terealisasi 
dalam praktik. 

Nilai-nilai Islam 
tetap menjadi 
ideal normatif 
meskipun 
keputusan 
ekonomi 
pragmatis 
sering diambil 
karena 
keterbatasan 
sarana. 

8 Budaya ‘Utang 
sebagai 
Amanah’ 

“Utang itu 
tanggung jawab... 
walau ke teman, 
tetap harus 
dibayar.” 

Praktik 
keuangan 
informal tetap 
dijalankan 
dengan etika 
tanggung jawab 
yang kuat. 

Budaya lokal 
mendukung 
nilai-nilai Islam 
dalam hal 
amanah dan 
tanggung jawab 
terhadap utang, 
memperkuat 
stabilitas sosial. 

9 Ketergantungan 
Sosial-Ekonomi 

“Kalau tidak ada 
patron, susah 
hidup... mereka 
bantu dari kecil 
sampai besar.” 

Sistem 
patronase 
dilihat sebagai 
jejaring sosial 
yang 
menyediakan 
keamanan dan 
kesinambungan 
ekonomi. 

Patron-klien 
tidak sekadar 
ekonomi, tapi 
juga struktur 
relasi yang 
menjamin 
stabilitas dalam 
situasi 
marginalitas. 

10 Adaptasi Nilai 
dalam Situasi 
Terdesak 

“Kadang pinjam ke 
rentenir juga, tapi 
itu karena tidak 
ada pilihan.” 

Ada fleksibilitas 
dalam 
penerapan nilai 
ketika 
menghadapi 
krisis. 

Masyarakat 
sadar akan nilai 
agama, namun 
tekanan 
kebutuhan 
membuat 
mereka 
mengambil 
jalan pragmatis 
yang kadang 
bertentangan 
dengan nilai 
ideal. 

11 Relasi Sosial 
sebagai Jaminan 

“Tidak perlu tanda 
tangan, cukup 

Transaksi 
ekonomi 
didasarkan pada 

Sistem 
keuangan 
berbasis 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 119 

saling kenal... itu 
sudah cukup.” 

trust sosial, 
bukan kontrak 
legal formal. 

kepercayaan 
menjadi 
penanda budaya 
lokal yang kuat 
dan lebih 
dipercaya 
dibandingkan 
legalitas formal. 

12 Absennya 
Lembaga 
Syariah di 
Daerah 

“Kalau ada bank 
syariah di sini, 
mungkin saya pilih 
itu... tapi jauh 
sekali, tidak sampai 
ke kampung.” 

Minimnya 
infrastruktur 
syariah menjadi 
alasan 
rendahnya 
partisipasi 
masyarakat 
terhadap 
lembaga formal. 

Akses ke 
lembaga 
keuangan 
syariah menjadi 
faktor 
determinan 
dalam realisasi 
nilai-nilai Islam 
dalam praktik 
keuangan 
masyarakat 
Muslim 
minoritas. 

Sumber: olahan mandiri 
 

Data yang diperoleh dari wawancara menunjukkan bagaimana praktik 
keuangan dalam komunitas Muslim minoritas (khususnya nelayan) dibentuk oleh 
campuran nilai-nilai Islam dan budaya lokal. Data ini berasal dari dua belas unit 
koding yang meliputi ekspresi verbal partisipan tentang pengalaman, keyakinan, 
dan praktik mereka terkait utang, pinjaman, dan preferensi lembaga keuangan. 
Muatan data mencakup tiga dimensi utama: (1) prinsip agama (seperti larangan 
riba, nilai amanah, solidaritas), (2) budaya lokal (gotong royong, patronase, sistem 
kepercayaan sosial), dan (3) keterbatasan struktural (akses terhadap bank syariah, 
pragmatisme dalam kondisi krisis). Setiap kutipan mencerminkan keputusan 
ekonomi yang bukan hanya berbasis rasionalitas finansial, tetapi juga etika komunal 
dan spiritual. 

Tiga pola penting yang muncul dari data adalah sebagai berikut; Pertama, nilai 
Islam seperti ta’awun, larangan riba, dan amanah sangat memengaruhi orientasi 
moral masyarakat terhadap praktik utang. Partisipan secara eksplisit menolak 
bunga dan menekankan tanggung jawab pembayaran utang meskipun dilakukan 
secara informal. Kedua, budaya lokal seperti patronase, gotong royong, dan relasi 
sosial menjadi pengganti struktur formal dalam sistem keuangan. Patron-klien 
bukan sekadar hubungan ekonomi, tetapi juga jaminan sosial dan kesinambungan 
hidup. Ketiga, terdapat kecenderungan adaptif dan pragmatis dalam penerapan 
nilai agama, terutama ketika kondisi ekonomi mendesak atau infrastruktur syariah 
tidak tersedia. Dalam hal ini, masyarakat tetap menjaga idealisme simbolik 
keislaman, meski praktik aktualnya bercampur dengan pendekatan non-syariah 
karena keterbatasan akses. 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 120 

Ketiga pola tersebut saling berelasi dan mengonstruksi suatu sistem keuangan 
lokal yang khas: normatif secara nilai, adaptif secara budaya, dan pragmatis secara 
struktural. Relasi sosial yang kuat memungkinkan terbentuknya sistem 
kepercayaan sebagai “jaminan” dalam transaksi, mengurangi ketergantungan pada 
legalitas formal. Di sisi lain, absennya lembaga keuangan syariah yang memadai 
memperkuat posisi sistem informal yang berbasis budaya lokal. Dalam konteks 
komunitas Muslim minoritas, di mana tekanan sosial, ekonomi, dan spiritual saling 
tumpang tindih, praktik keuangan menjadi hasil dari negosiasi nilai Islam dengan 
kenyataan sosial. Ini menunjukkan bahwa nilai agama tidak berdiri sendiri, 
melainkan hidup dan mengalami pergeseran dalam ruang budaya dan keterbatasan 
akses. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa interaksi komunitas Muslim minoritas 
dengan lembaga keuangan tidak bersifat linier atau biner antara lembaga formal 
dan informal, melainkan hibrid dan kontekstual. Akses terhadap lembaga formal 
terhambat oleh faktor geografis, administratif, dan literasi keuangan, sedangkan 
lembaga informal seperti patron, arisan, atau tetangga justru menjadi tumpuan 
karena nilai kedekatan, fleksibilitas, dan kepercayaan sosial. Nilai-nilai Islam seperti 
ta’awun, larangan riba, dan amanah mewarnai preferensi masyarakat, namun dalam 
praktiknya sering kali berpadu dengan budaya lokal seperti patronase dan gotong 
royong. Hal ini menandakan bahwa praktik keuangan masyarakat Muslim minoritas 
dibentuk oleh perpaduan nilai religius, struktur sosial lokal, dan realitas ekonomi 
yang pragmatis. 

Temuan ini menandakan bahwa praktik ekonomi tidak hanya dimotori oleh 
rasionalitas finansial, melainkan juga oleh rasionalitas moral dan sosial. Masyarakat 
tidak sekadar "menghindari bunga", tetapi menjadikan prinsip ta’awun dan 
ukhuwah sebagai kerangka etis dalam bertransaksi. Pada saat yang sama, patronase 
bukan hanya bentuk ketergantungan, tetapi juga jaringan jaminan sosial di tengah 
keterbatasan. Kombinasi nilai Islam dan budaya lokal menciptakan sistem keuangan 
informal yang fleksibel, etis, namun juga rentan terhadap eksploitasi dan 
keterbatasan modal. Adaptasi terhadap kondisi ekstrem, seperti meminjam ke 
rentenir atau membayar utang lewat sistem juragan, menunjukkan fleksibilitas 
norma yang tinggi, bukan karena ketidak tahuan, tetapi karena kesadaran 
kontekstual. 

Struktur marginalitas (jarak geografis, literasi rendah, stigma terhadap bank, 
dan tidak adanya bank syariah di daerah) menjadi konteks utama yang menjelaskan 
mengapa preferensi masyarakat bergeser ke lembaga informal. Secara logis, 
masyarakat membangun substitusi institusional untuk mengisi kekosongan 
struktural. Nilai Islam yang diterima secara normatif menemukan manifestasi 
bukan melalui lembaga resmi syariah, tetapi melalui mekanisme sosial berbasis 
kepercayaan dan kolektivitas. Maka, keengganan terhadap lembaga formal bukan 
sepenuhnya karena kebodohan atau penolakan terhadap modernitas, melainkan 
respons atas sistem yang belum inklusif dan tidak relevan dengan realitas lokal.  

Implikasi utama dari temuan ini adalah bahwa sistem keuangan syariah belum 
menjangkau komunitas yang secara nilai justru sudah siap dan mendukung prinsip-
prinsipnya. Hal ini menciptakan paradoks: nilai Islam hidup dalam praktik, tapi 
tidak didukung oleh struktur formal Islam. Jika tidak direspon, ini dapat 
memperkuat dualisme sistem dan memperpanjang ketergantungan pada patronase 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 121 

yang tidak selalu adil. Di sisi lain, ada potensi besar untuk mengembangkan sistem 
keuangan mikro-syariah berbasis komunitas yang lebih adaptif, lokal, dan berbasis 
nilai kepercayaan sosial. Sistem keuangan formal yang tidak adaptif terhadap 
konteks sosial-budaya akan terus dipersepsi sebagai asing dan menakutkan, bahkan 
ketika ia membawa label “syariah”. 

Temuan ini menguatkan studi terdahulu tentang ekonomi informal dan 
keuangan mikro berbasis komunitas, seperti penelitian oleh (Celestin and Vanitha 
2016), dan (Hansen 2019) tentang subsistence ethics di masyarakat desa. Di konteks 
Indonesia, penelitian seperti oleh (Meliyana 2022) dan (Nurhidayah 2025) 
menunjukkan bahwa sistem sosial seperti arisan, koperasi tradisional, dan 
patronase memiliki fungsi ekonomi dan moral yang kuat. Namun, penelitian ini 
memberikan kontribusi baru dengan menyoroti interaksi spesifik antara nilai Islam 
dan budaya lokal dalam praktik keuangan minoritas, serta memperlihatkan 
bagaimana maqāṣid al-syarī‘ah diinterpretasikan secara kontekstual, bukan semata 
melalui lembaga formal. 

Berdasarkan hasil dan analisis yang telah diuraikan, terdapat beberapa 
tindakan kebijakan yang dapat diusulkan untuk memperkuat sistem keuangan yang 
inklusif dan kontekstual bagi komunitas Muslim minoritas. Pertama, penguatan 
literasi keuangan syariah kontekstual menjadi prioritas utama. Program literasi ini 
perlu dirancang berbasis kearifan lokal, disampaikan melalui tokoh agama dan adat 
yang memiliki legitimasi sosial, serta disesuaikan dengan konteks budaya 
komunitas. Materi literasi tidak hanya berfokus pada pemahaman teknis produk 
perbankan, tetapi juga pada internalisasi nilai-nilai Islam dalam praktik transaksi 
sehari-hari secara strategis dan sadar hukum. Kedua, perlu dikembangkan Lembaga 
Keuangan Mikro Syariah Berbasis Komunitas (LKMS-BK), di mana pemerintah 
daerah atau organisasi kemasyarakatan Islam dapat berperan aktif dalam 
memfasilitasi pendirian lembaga keuangan yang secara geografis dan sosial dekat 
dengan masyarakat. Ketiga, penguatan sistem hybrid formal-informal menjadi 
langkah strategis dalam menjembatani praktik keuangan berbasis komunitas dan 
sistem keuangan nasional. Negara perlu mengakui, membina, dan dalam batas 
tertentu memformalkan praktik-praktik seperti arisan, koperasi lokal, atau 
patronase produktif, tanpa merusak nilai-nilai kultural yang melekat. Keempat, 
perlu dihadirkan insentif bagi mobilisasi koperasi syariah keliling (mobile units) 
yang dapat menjangkau komunitas-komunitas terpencil dan bersifat responsif 
terhadap siklus ekonomi lokal seperti musim panen atau musim melaut. Kelima, 
sertifikasi tokoh lokal sebagai pendamping keuangan syariah menjadi strategi 
penting dalam membangun jembatan antara legitimasi agama dan sistem keuangan 
formal. Para tokoh seperti ustaz atau kepala kampung yang dipercaya masyarakat 
dapat diberikan pelatihan dan sertifikasi agar mampu mendampingi komunitas 
dalam menjalankan transaksi keuangan yang sesuai syariah dan sekaligus 
menguatkan kepercayaan terhadap lembaga keuangan formal. 

 
PENUTUP 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa dalam komunitas Muslim minoritas, 
seperti nelayan di Minahasa Utara, praktik keuangan informal tidak semata-mata 
lahir dari keterbatasan akses atau literasi, melainkan merupakan ekspresi aktif dari 
integrasi nilai-nilai keislaman lokal dengan solidaritas budaya komunitas. Halini 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 122 

dapat dilihat dari bagaimana patronase, yang selama ini sering dianggap eksploitatif 
dalam kerangka ekonomi konvensional, justru ditransformasikan menjadi 
mekanisme distribusi risiko dan solidaritas berbasis kepercayaan dan nilai agama. 
Fenomena ini hanya dapat diketahui secara mendalam melalui pendekatan 
kualitatif yang intensif dan tidak tampak dalam studi-studi makro atau kuantitatif 
sebelumnya. 

Penelitian ini memperkenalkan pendekatan konseptual baru dalam 
memahami perilaku keuangan komunitas Muslim minoritas, yakni melalui lensa 
integratif antara nilai Islam lokal, sistem sosial-budaya, dan praktik informal 
ekonomi. Penelitian ini memperluas horizon ekonomi syariah dengan menggeser 
fokus dari institusional-formal menuju praktik sosial-religius berbasis komunitas. 
Konsep seperti Islam lokal adaptif, utang sebagai amanah sosial, dan trust-based 
financial transaction memberikan perspektif baru terhadap wacana keuangan 
inklusif dalam konteks minoritas Muslim yang termarjinalkan secara geografis dan 
struktural. Dengan demikian, temuan ini tidak hanya memperkaya khazanah ilmu 
ekonomi syariah, tetapi juga menawarkan basis teoritik untuk formulasi kebijakan 
keuangan mikro syariah yang lebih kontekstual dan berbasis nilai. 

Namun, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu dicatat. 
Fokus geografis yang sempit pada komunitas nelayan di satu wilayah membuat 
generalisasi temuan bersifat terbatas. Di samping itu, pendekatan kualitatif yang 
bersifat interpretatif sangat bergantung pada kedalaman interaksi peneliti dengan 
responden, sehingga bias subjektivitas tetap menjadi pertimbangan. Untuk itu, 
penelitian lanjutan disarankan untuk memperluas cakupan wilayah dan melakukan 
pendekatan komparatif lintas daerah minoritas Muslim lainnya, baik secara 
kuantitatif maupun etnografis. Selain itu, eksplorasi lebih lanjut terhadap 
mekanisme hybridisasi antara sistem keuangan formal dan informal dalam konteks 
keislaman lokal perlu dikembangkan sebagai upaya menuju desain sistem keuangan 
syariah yang lebih responsif terhadap realitas sosial masyarakat akar rumput. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Ana Sopanah, S E, Syamsul Bahri, and others. 2025. Akuntansi Berbasis Kearifan 

Lokal Menyatukan Nilai Tradisi Dan Praktik Modern. Scopindo Media Pustaka. 
Aryeetey, Ernest, and Ernest Aryeetey. 1998. Informal Finance for Private Sector 

Development in Africa. African Development Bank Group. 
Babasyan, T M. 2023. “Legal Aspects of the Islamic Economy.” In , 28–42. 
Baig, Paulina Anna. 2016. “Determinants and Effects of Informal Institutions in the 

Context of Transition.” UCL (University College London). 
Borisova, Valentina I, Igor V Borisov, and Farkhad S Karagussov. 2021. “The Legal 

Form of Financial Institutions as a Way to Protect the Rights of Financial Market 
Participants.” Global Journal of Comparative Law 10 (1–2): 29–46. 

Celestin, Mbonigaba, and N Vanitha. 2016. “The Evolution of Microfinance: From 
Traditional Lending to Community-Based Wealth Building.” International 
Journal of Computational Research and Development (IJCRD) 1 (2): 169–74. 

Chai, Shijun, Yang Chen, Bihong Huang, and Dezhu Ye. 2019. “Social Networks and 
Informal Financial Inclusion in China.” Asia Pacific Journal of Management 36 
(2): 529–63. 

Chapra, M Umer. 1992. Islam and the Economic Challenge. International Institute of 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 123 

Islamic Thought (IIIT). 
Chapra, Muhammad Umer. 2000. Islam Dan Tantangan Ekonomi. Gema Insani. 
Cresswell, John. 2013. “Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing among Five 

Approaches.” 
Fazda, Fikri Ibnu, Fatmah Taufik Hidayat, and others. 2024. “Fiqih Muamalah 

Sebagai Solusi Dalam Menghadapi Praktik Riba Dan Gharar.” Indonesian Journal 
of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 2 (4): 2162–72. 

Ferrol-Schulte, Daniella, Sebastian C A Ferse, and Marion Glaser. 2014. “Patron-
Client Relationships, Livelihoods and Natural Resource Management in 
Tropical Coastal Communities.” Ocean & Coastal Management 100: 63–73. 

Guérin, Isabelle. 2014. “Juggling with Debt, Social Ties, and Values: The Everyday 
Use of Microcredit in Rural South India.” Current Anthropology 55 (S9): S40–50. 

Hansen, Anders Sybrandt. 2019. “Subsistence Solidarity and the Extension of Trust: 
Moral Economies of Organic Farming in Northern China.” Journal of Current 
Chinese Affairs 48 (3): 301–21. 

Kamal, Safwan, Muslem Muslem, Mulyadi Mulyadi, Erne Suzila Kassim, and 
Muhammad Uzair Zulkifly. 2022. “Is Loan Shark an Alternative? The Intentions 
to Take a Loan from Loan Sharks in Indonesia.” Shirkah: Journal of Economics 
and Business 7 (2): 167–86. 

Kuran, Timur. 2018. “Islam and Economic Performance: Historical and 
Contemporary Links.” Journal of Economic Literature 56 (4): 1292–1359. 

Meliyana, Dinda. 2022. “Dampak Ekonomi Sistem Arisan Perspektif Etika Bisnis 
Islam (Di Desa Kibang Kecamatan Metro Kibang Kabupaten Lampung Timur).” 
IAIN Metro. 

Nguyen, Bach, and Nguyen Phuc Canh. 2021. “Formal and Informal Financing 
Decisions of Small Businesses.” Small Bus Econ 57: 1545–1567. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1007/s11187-020-00361-9. 

Nurhidayah, Nurhidayah. 2025. “Penguatan Usaha Mikro Berbasis Komunitas 
Arisan: Studi Kasus Kelompok Arisan Pelaku Usaha Mikro Muslim Di 
Indonesia.” LABATILA: Jurnal Ilmu Ekonomi Islam 9 (01): 93–106. 

Oleka, Chioma, and Ngozi Eyisi. 2014. “The Effect of Informal Financial Institutions 
on Poverty Alleviation in Nigeria.” Journal of Economics and Sustainable 
Development 5 (6): 100–107. 

Padang, Emastya Lisu, and Doddy Hendro Wibowo. 2024. “Pemaknaan Pengalaman 
Budaya Utang Pada Upacara Kematian Rambu Solo’ Bagi Masyarakat Toraja 
Yang Merantau.” Journal of Innovation Research and Knowledge 4 (5): 2503–16. 

Polii, Johanis Lukas Siegfrid Sebril. 2024. Keadilan Dalam Inklusi Menyuarakan Hak-
Hak Minoritas Di Tengah Dinamika Global. Sulawesi Utara: Gema Edukasi 
Mandiri. 

Pontoh, Otniel. 2010. “Identifikasi Dan Analisis Modal Sosial Dalam Rangka 
Pemberdayaan Masyarakat Nelayan Desa Gangga Dua Kabupaten Minahasa 
Utara.” Jurnal Perikanan Dan Kelautan Tropis 6 (3): 125–33. 

Pratiwi, Novita Rahayu, Nur Khusniyah Indrawati, and Risna Wijayanti. 2023. 
“Biased Behavior in Borrowing from Loan Sharks.” Jurnal Ekonomi & Keuangan 
Islam, 31–44. 

Riaz, Umair, Anwar Halari, Muhammad Al Mahameed, and Cristiana Bernardi. 2025. 
“Islamic Banking, Social Justice and Symbolic Capital-Insights From the UK.” 



 Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)  
Vol. 05, 2. Juli – Desember 2025 │ ISSN: 2809-6274 (cetak) │ ISSN: 2809-1558 (online)  

  

 124 

Accounting, Auditing \& Accountability Journal. 
Shaleh, Khairul, Hesty Juni Tambuati Subing, and Andi Ina Yustina. 2020. “Village 

Financial Management: Based on Local Tradition.” Integrated Journal of 
Business and Economics 4 (1): 23–35. 

Udin, N. 2012. “Muslim Minority Exclusion and Development Issues: Need for 
Inclusive Policy.” International Journal of Multidisciplinary Research 2 (1): 395–
402. 

Ustaoglu, Murat. 2023. “Muslim Minorities in the United States.” In The Palgrave 
Encyclopedia of Islamic Finance and Economics, 1–15. Springer. 

Wiyani, Wahyu, and Eko Yuni Prihantono. 2016. “Financing for the Poor: Between 
Formal and Informal Financial Institutions.” Journal of Economics and 
Sustainable Development 7 (6): 59–64. 

Yuan, Yan, and Ping Gao. 2012. “Farmers’ Financial Choices and Informal Credit 
Markets in China.” China Agricultural Economic Review 4 (2): 216–32. 

 


