Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Formal Vs Informal: Dinamika Nilai Keagamaan Dan Budaya Loan
Practice Komunitas Islam Minoritas Di Minahasa Utara

Nurul Azizah Azzochrah
Program Studi Ekonomi Syariah, IAIN Manado
Email : nurul.azzochrah@iain-manado.ac.id

Abstract

This study explores the dynamic interaction between formal and
informal financial institutions within Muslim minority fishing
communities in North Minahasa, Indonesia. These communities face
persistent structural barriers to accessing formal financial services,
particularly those compliant with Islamic principles. As a result, they
often rely on informal mechanisms such as patron-client
relationships, group lending schemes, and reciprocal debt
arrangements that are deeply embedded in local culture and informed
by Islamic ethical values, including the prohibition of riba, the pursuit
of justice (‘adl), mutual assistance (ta‘awun), and the aspiration for
barakah. The primary objective of this study is to examine how Islamic
moral norms and local cultural traditions intersect in shaping financial
behavior and institutional preferences. Employing a qualitative
phenomenological approach, the research draws on in-depth
interviews, participant observation, and document analysis to
generate grounded insights. The findings indicate that financial
practices in these communities are not merely economic choices but
reflect complex moral logics and social obligations. Three typologies of
interaction substitution, complementarity, and hybridization emerge,
corresponding to cultural formats such as patronage systems, gotong
royong, and collective financial arrangements. The study concludes
that the convergence of Islamic ethics and indigenous cultural systems
gives rise to a context-specific financial ecology that simultaneously
addresses local needs and compensates for the exclusionary nature of
formal finance. These findings underscore the importance of
developing inclusive, community-rooted models of Islamic
microfinance that acknowledge and integrate local cultural realities.

Keywords: Informal finance, Muslim minority communities, Religious
values, Cultural values

Abstrak
Penelitian ini mengkaji interaksi dinamis antara lembaga keuangan
formal dan informal dalam komunitas nelayan Muslim minoritas di
Minahasa Utara, Indonesia. Komunitas-komunitas ini menghadapi
berbagai hambatan struktural dalam mengakses layanan keuangan
formal, khususnya yang sesuai dengan prinsip-prinsip syariah.

105



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Akibatnya, mereka sering bergantung pada mekanisme informal
seperti hubungan patron-klien, skema pinjaman kelompok, dan
praktik utang timbal balik yang tertanam kuat dalam budaya lokal dan
dipengaruhi oleh nilai-nilai etika Islam, termasuk larangan riba,
prinsip keadilan (‘adl), tolong-menolong (ta‘awun), dan pencarian
keberkahan (barakah). Tujuan utama penelitian ini adalah untuk
menelaah bagaimana norma-norma moral Islam dan tradisi budaya
lokal berinteraksi dalam membentuk perilaku keuangan dan
preferensi  kelembagaan masyarakat. Dengan menggunakan
pendekatan kualitatif fenomenologis, penelitian ini mengandalkan
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumen
untuk memperoleh temuan yang bersifat kontekstual. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa praktik keuangan dalam komunitas ini bukan
sekadar pilihan ekonomi, melainkan cerminan dari logika moral yang
kompleks dan kewajiban sosial. Tiga tipologi interaksi berhasil
diidentifikasi substitusi, pelengkap, dan hibrida yang sejalan dengan
bentuk budaya seperti sistem patronase, gotong royong, dan
pengaturan keuangan kolektif. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
konvergensi antara etika Islam dan sistem budaya lokal membentuk
ekologi keuangan yang khas dan kontekstual, yang secara simultan
menjawab kebutuhan masyarakat serta mengisi kekosongan yang
ditinggalkan oleh lembaga keuangan formal. Temuan ini menekankan
pentingnya pengembangan model keuangan mikro syariah yang
inklusif dan berbasis komunitas, dengan mempertimbangkan realitas
budaya lokal

Kata Kunci: Keuangan informal, komunitas Muslim minoritas, Nilai
keagamaan, Nilai Budaya

PENDAHULUAN

Kelompok minoritas baik berdasarkan agama, etnis, maupun budaya,
merupakan kelompok sosial yang secara historis menghadapi kerentanan
multidimensional(Udin 2012; Polii 2024), salah satunya pada aspek ekonomi.
Kerentanan ekonomi menjadi semakin kompleks ketika dialami oleh komunitas
Muslim yang berada dalam posisi sebagai minoritas agama (Ustaoglu 2023). Dalam
konteks ini, komunitas Muslim minoritas tidak hanya menghadapi hambatan
struktural dalam mengakses sumber daya ekonomi, tetapi juga mengalami
keterbatasan akses terhadap layanan keuangan formal yang sesuai dengan prinsip-
prinsip syariah. Di Indonesia, situasi ini tercermin dari realitas di beberapa wilayah
pinggiran dan kepulauan, di mana komunitas Muslim minoritas, seperti nelayan di
Minahasa Utara, lebih mengandalkan sistem keuangan informal, seperti rentenir,
pinjaman antar individu, sistem patronase, dan bentuk-bentuk relasi hutang lainnya
yang tidak berbasis institusi legal. (Wiyani and Prihantono 2016).

Meskipun ajaran Islam menekankan nilai-nilai ta’awun (tolong-menolong)
dan larangan terhadap praktik riba, kenyataannya, faktor geografis, sosial, literasi
dan diskriminasi struktural menciptakan kesenjangan yang signifikan, yang

106



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

membuat lembaga keuangan informal lebih mudah diakses meskipun membawa
risiko tinggi (Pratiwi, Indrawati, and Wijayanti 2023). Fenomena ini menunjukkan
sebuah kesenjangan antara apa yang diinginkan oleh nilai-nilai agama dalam
memenuhi kebutuhan ekonomi seperti, modal maupun kebutuhan sehari-hari dan
realitas yang dihadapi masyarakat dalam memilih lembaga keuangan yang sesuai
dengan kondisi mereka. Dalam konteks ini, lembaga keuangan informal, seperti
rentenir, patronase maupun pinjaman antar individu, tidak hanya menjadi solusi
ekonomi yang pragmatis tetapi juga menciptakan masalah jangka panjang (Guérin
2014; Kamal et al. 2022), terutama terkait dengan ketidakstabilan finansial dan
tingginya beban utang.

Praktik utang dalam sistem keuangan informal di masyarakat seringkali
bersinggungan erat dengan tradisi ekonomi lokal dan nilai-nilai keagamaan (Guérin
2014). Misalnya, di komunitas Muslim minoritas seperti nelayan di Minahasa Utara
(Pontoh 2010), pola hubungan patron-klien telah menjadi struktur yang dominan,
di mana nelayan (klien) yang bekerja untuk pemilik kapal (patron) yang
menyediakan modal berupa kapal, alat tangkap, bahan bakar, dan kebutuhan
operasional lainnya. Dalam sistem ini, nelayan menyerahkan sebagian besar hasil
tangkapan mereka untuk melunasi utang modal yang diberikan pemilik kapal, dan
jika hasil tangkapan tidak mencukupi, mereka harus memperpanjang tenggat utang
sehingga mereka terperangkap dalam lingkaran utang yang tidak terputus. Sistem
patron-klien ini memegang peran penting dalam mengatur hubungan
ekonomi.Namun demikian, sistem ini tidak semata-mata lahir dari motif ekonomi,
melainkan juga bertumpu pada nilai-nilai budaya gotong-royong dan solidaritas
sosial yang mengakar. Dalam banyak hal, masyarakat melihat sistem tersebut
sebagai mekanisme bertahan hidup yang berlandaskan kepercayaan dan
kesinambungan sosial (Padang and Wibowo 2024).

Studi sebelumnya telah mengungkap berbagai aspek penting mengenai
preferensi masyarakat terhadap keuangan formal dan informal, terutama dalam
konteks kemiskinan dan kelompok rentan. Faktor seperti ketidak pastina
pendapatan, prosedur birokratis lembaga formal dan literasi keuangan menjadi
pendorong utama (Yuan and Gao 2012; Kamal et al. 2022; Nguyen and Canh 2021;
Wiyani and Prihantono 2016; Oleka and Eyisi 2014). Namun, keterbatasan masih
terlihat dalam dua aspek penting. Pertama, minimnya kajian yang memetakan
secara sistematis bagaimana lembaga keuangan formal dan informal saling
berinteraksi, apakah saling menggantikan (substitusi), saling melengkapi
(komplementer), atau bahkan menciptakan model campuran (hibrid). Kedua, masih
kurangnya penelitian yang mendalami pengaruh nilai-nilai keagamaan dan budaya
lokal dalam membentuk preferensi masyarakat terhadap sumber utang dan relasi
ekonomi.

Lebih lanjut, hubungan antara nilai keagamaan dan budaya lokal (Guérin
2014) sering kali menciptakan keputusan keuangan yang unik. Dalam konteks
ekonomi syariah, praktik keuangan seharusnya tidak hanya menghindari riba,
tetapi juga menumbuhkan nilai keadilan, kemaslahatan, dan inklusi. Namun dalam
praktiknya, terjadi disonansi antara norma ideal Islam dan realitas ekonomi
masyarakat, khususnya di daerah-daerah dengan keterbatasan akses institusional
(Ferrol-Schulte, Ferse, and Glaser 2014). Oleh karena itu, penting untuk mengkaji
secara kritis bagaimana interaksi antara lembaga keuangan formal dan informal

107



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

terbentuk dalam komunitas Muslim minoritas, serta bagaimana nilai-nilai Islam dan
budaya lokal membentuk preferensi dan perilaku dalam praktik keuangan.

Studi ini bertujuan untuk menjawab dua kekosongan utama dalam literatur:
(1) belum terpetakannya dinamika interaksi antara lembaga keuangan formal dan
informal dalam konteks komunitas Muslim minoritas, dan (2) belum tergalinya
secara mendalam relasi antara nilai-nilai agama Islam dan budaya ekonomi lokal
terhadap praktik utang dan pilihan lembaga keuangan. Dengan memahami hal
tersebut, riset ini diharapkan dapat memberikan Kkontribusi teoritis dalam
pengembangan ekonomi keuangan Islam berbasis konteks lokal, sekaligus
memberikan masukan kebijakan dalam mendorong inklusi keuangan syariah di
wilayah-wilayah minoritas Muslim.

Penelitian ini didasarkan pada dua argument; 1) interaksi antara lembaga
keuangan formal dan informal tidak bersifat dikotomis, tetapi justru membentuk
konfigurasi hibrid yang beradaptasi dengan konteks sosial-ekonomi komunitas.
Interaksi ini berpotensi menciptakan model keuangan yang responsif terhadap
kebutuhan lokal, namun juga dapat memperkuat ketergantungan finansial jika tidak
diimbangi dengan regulasi dan literasit. 2) Praktik keuangan di komunitas Muslim
minoritas tidak dapat dilepaskan dari dimensi etik dan budaya. Keputusan ekonomi
tidak hanya bersifat rasional-instrumental, tetapi juga normatif-afektif—yakni
dipengaruhi oleh ajaran agama, rasa solidaritas, dan struktur sosial yang telah
mengakar. Dengan demikian, praktik utang dan preferensi lembaga keuangan
mencerminkan sinergi (atau ketegangan) antara nilai-nilai Islam dan budaya lokal.

Kajian Teori
1. Interaksi Lembaga Keuangan Formal dan Informal

Interaksi antara lembaga keuangan formal dan informal merujuk pada
hubungan timbal balik, koeksistensi, dan keterkaitan antara dua jenis lembaga
keuangan yang berbeda dalam struktur, legitimasi, dan prinsip operasional (Yuan &
Gao, 2012; Nguyen & Canh, 2021). Lembaga keuangan formal umumnya merujuk
pada institusi yang beroperasi dengan dasar legalitas dan regulasi (Borisova,
Borisov, and Karagussov 2021), seperti bank, koperasi, dan lembaga mikro syariah.
Sementara itu, lembaga keuangan informal meliputi praktik keuangan yang berakar
pada jaringan sosial dan kepercayaan komunitas (Chai et al. 2019), seperti pinjaman
antar individu, arisan, rentenir, dan sistem patronase. Dalam konteks komunitas
Muslim minoritas, interaksi antara kedua jenis lembaga ini menunjukkan dinamika
yang tidak bersifat dikotomis, melainkan mencerminkan respons adaptif terhadap
kondisi struktural, hambatan sosial-ekonomi, dan nilai-nilai lokal yang hidup di
masyarakat.

Bentuk interaksi antara lembaga keuangan formal dan informal dapat
diklasifikasikan dalam tiga tipologi. Pertama, substitusi, yaitu ketika lembaga
informal menggantikan peran lembaga formal karena prosedur yang lebih fleksibel,
hubungan berbasis kepercayaan, dan kedekatan sosial yang lebih tinggi. Fenomena
ini umum ditemukan di komunitas yang memiliki pengalaman eksklusi finansial
atau distrust terhadap lembaga formal (Baig 2016). Kedua, komplementer, yaitu
ketika kedua lembaga beroperasi secara berdampingan dan saling melengkapi.
Dalam skema ini, lembaga informal melayani kebutuhan keuangan jangka pendek
dan bersifat darurat, sementara lembaga formal menawarkan stabilitas dan

108



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

kapasitas pembiayaan jangka panjang (Aryeetey and Aryeetey 1998). Ketiga, hibrid,
yaitu ketika masyarakat menggabungkan elemen-elemen dari kedua lembaga
tersebut dalam satu sistem praktik yang kohesif, membentuk pola keuangan baru
yang kontekstual, fleksibel, dan berakar pada norma budaya serta nilai keagamaan.

Secara struktural, interaksi dapat terbentuk melalui jejaring antar aktor,
seperti hubungan antara tokoh agama, pemilik modal lokal, dan pengelola lembaga
keuangan. Sementara dari sisi fungsional, interaksi ini berkaitan dengan distribusi
peran dalam penyediaan layanan keuangan seperti simpan-pinjam, pembiayaan
usaha mikro, atau manajemen risiko. Format fungsional ini mencerminkan pola
pemanfaatan ganda oleh masyarakat, di mana individu atau rumah tangga dapat
secara simultan atau bergantian mengakses kedua jenis lembaga sesuai dengan
kebutuhan dan kondisi yang dihadapi.

Interaksi antara lembaga formal dan informal memiliki empat tahapan
perkembangan. Pertama, eksistensi terpisah (segregatif), yaitu ketika kedua jenis
lembaga beroperasi secara mandiri dan tidak saling bersinggungan. Kedua,
koeksistensi pasif, di mana kedua lembaga hadir bersamaan dalam satu komunitas,
namun tanpa integrasi yang berarti. Ketiga, sinergi adaptif, yaitu ketika terjadi
interaksi fungsional yang saling melengkapi, seperti pola pinjaman berjenjang
antara rentenir dan lembaga mikro. Terakhir, integrasi kontekstual, yaitu ketika
masyarakat mengembangkan sistem keuangan baru yang menyatukan prinsip-
prinsip kelembagaan formal dengan praktik-praktik sosial berbasis nilai keagamaan
dan budaya lokal. Tahapan ini menunjukkan bahwa interaksi keuangan tidak
bersifat statis, melainkan berkembang sesuai dengan dinamika sosial dan kapasitas
adaptif komunitas.

2. Nilai-Nilai Dalam Praktek Keuangan

Nilai-nilai Islam dalam praktik keuangan merujuk pada seperangkat prinsip
normatif yang bersumber dari ajaran syariat, yang membimbing perilaku ekonomi
secara holistik—baik dalam tataran transaksional, institusional, maupun sosial. Di
antaranya adalah larangan riba, keadilan (‘adl), tolong-menolong (ta‘awun),
keterbukaan (transparansi), dan orientasi keberkahan (barakah). (Muhammad
Umer Chapra 2000) menegaskan bahwa praktik keuangan Islam tidak hanya
bertujuan menghindari unsur haram seperti riba, gharar, dan maysir, tetapi juga
bertanggung jawab untuk mewujudkan kemaslahatan (benefit-oriented) serta
keadilan distributif dalam masyarakat. Dalam konteks komunitas Muslim
minoritas—yang seringkali hidup dalam struktur sosial dan ekonomi yang
terbatas—nilai-nilai tersebut tidak semata dipahami sebagai norma legalistik, tetapi
lebih sebagai panduan moral dan spiritual dalam pengambilan keputusan ekonomi
sehari-hari.

Bentuk penerapan nilai-nilai Islam dalam praktik keuangan tidak bersifat
seragam, melainkan menunjukkan keragaman ekspresi berdasarkan konteks sosial,
budaya, dan aksesibilitas terhadap institusi keuangan syariah. Ekspresi ini dapat
diklasifikasikan ke dalam tiga tipologi utama. Pertama adalah bentuk normatif-
ideal, yaitu ketika praktik keuangan sepenuhnya mengacu pada prinsip-prinsip
syariah. Dalam model inij, transaksi keuangan dilakukan secara sadar dan konsisten
tanpa melibatkan unsur riba, gharar, maupun praktik dzulm (ketidakadilan), dan
pelaku ekonomi memiliki pemahaman yang memadai terhadap figh mu‘amalah

109



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

(Fazda, Hidayat, and others 2024). Kedua adalah bentuk pragmatis-situasional, yang
muncul ketika komunitas tetap menjunjung tinggi simbol-simbol nilai Islam, namun
praktik aktualnya mengalami kompromi karena keterbatasan akses terhadap
lembaga keuangan syariah, tekanan ekonomi, atau ketidaktahuan terhadap
instrumen syariah (Kuran 2018). Ketiga adalah bentuk afektif-budaya, di mana
nilai-nilai Islam tidak selalu dipraktikkan secara legalistik, tetapi telah
terinternalisasi sebagai bagian dari budaya sosial (Babasyan 2023), misalnya dalam
bentuk saling menolong, kepercayaan dalam transaksi, dan penghindaran riba
karena warisan ajaran orang tua.

Format nilai-nilai Islam dalam praktik keuangan juga dapat dilihat dari sisi
institusional dan relasional. Secara institusional, nilai-nilai tersebut terejawantah
dalam kebijakan dan produk lembaga keuangan syariah, seperti akad-akad yang
sesuai syariah (mudharabah, murabahah, musyarakah), mekanisme bagi hasil, dan
program sosial seperti zakat, infak, dan qardhul hasan. Sementara secara relasional,
nilai-nilai ini hadir dalam hubungan antarpihak yang bertransaksi, yang menjunjung
tinggi prinsip kepercayaan (amanah), kejujuran (sidq), dan transparansi (tabligh)
(M Umer Chapra 1992). Dengan demikian, praktik keuangan tidak sekadar urusan
kontraktual, tetapi merupakan ruang interaksi nilai yang menghubungkan etika
individual, norma sosial, dan struktur kelembagaan.

Secara konseptual, penerapan nilai Islam dalam praktik keuangan dapat
dipahami melalui beberapa tahapan yang menggambarkan tingkat integrasi dan
kesadaran normatif pelaku ekonomi. Tahap pertama adalah kesadaran simbolik, di
mana pelaku ekonomi mengenali nilai Islam sebagai identitas normatif namun
belum terimplementasi dalam praktik nyata (Riaz et al. 2025). Tahap kedua adalah
adaptasi pragmatis, yakni ketika nilai-nilai Islam dipertahankan sebatas prinsip
umum, sementara praktik keuangan menyesuaikan kondisi riil, termasuk interaksi
dengan sistem non-syariah. Tahap ketiga adalah internalisasi etis, di mana nilai-nilai
tersebut tidak lagi sekadar simbol atau kompromi, tetapi menjadi pertimbangan
utama dalam setiap keputusan ekonomi. Dan tahap keempat adalah
institusionalisasi normatif, ketika nilai Islam tidak hanya menjadi landasan
personal, tetapi juga diadopsi dalam sistem kelembagaan secara sistemik dan
terstandar.

3. Budaya Lokal dalam Struktur Ekonomi Lokal

Budaya lokal dalam konteks keuangan merujuk pada kumpulan norma, nilai,
dan praktik sosial yang tumbuh dari kearifan lokal dan membentuk perilaku
ekonomi masyarakat (Ana Sopanah, Bahri, and others 2025). Dalam komunitas
tradisional, khususnya pada masyarakat marjinal seperti komunitas nelayan,
budaya lokal menjadi landasan utama dalam mengatur pola konsumsi, preferensi
terhadap lembaga keuangan, serta mekanisme hutang-piutang yang dijalankan
secara informal. Praktik ekonomi tidak semata dilihat sebagai pertukaran nilai
moneter, tetapi sebagai bagian dari struktur sosial yang menjunjung tinggi nilai-
nilai seperti gotong royong, kepercayaan timbal balik, dan solidaritas komunal.
Nilai-nilai tersebut menciptakan sistem relasi ekonomi yang tidak selalu sejalan
dengan rasionalitas ekonomi modern, tetapi berfungsi efektif dalam menjamin
keberlangsungan hidup dan kohesi sosial komunitas.

110



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Secara tipologis, budaya lokal dalam praktik keuangan dapat diklasifikasikan
dalam tiga format dominan yang menggambarkan bagaimana norma-norma lokal
mewujud dalam struktur ekonomi komunitas (Ferrol-Schulte, Ferse, and Glaser
2014) Pertama adalah sistem patronase, yaitu bentuk relasi vertikal antara pemilik
modal dan pekerja (seperti antara pemilik kapal dan nelayan) yang dibangun di
atas fondasi utang, loyalitas, dan subordinasi. Dalam sistem ini, pemilik modal tidak
hanya menyediakan sumber daya keuangan, tetapi juga mengatur distribusi hasil
tangkapan dan menjaga stabilitas ekonomi rumah tangga nelayan. Kedua adalah
gotong royong, yaitu praktik bantuan timbal balik antaranggota komunitas tanpa
imbalan ekonomi langsung. Sistem ini beroperasi berdasarkan norma sosial, rasa
tanggung jawab kolektif, dan solidaritas moral. Ketiga adalah kolektivisme
ekonomi, yang terwujud dalam bentuk lembaga berbasis komunitas seperti arisan,
simpan pinjam kelompok, dan koperasi lokal. Dalam model ini, relasi ekonomi
berlangsung secara horizontal dan partisipatif, dengan mekanisme pengawasan
sosial yang kuat dan berbasis kepercayaan.

Bentuk dari budaya lokal dalam praktik keuangan tidak hanya dilihat dari
struktur hubungan antaraktor, tetapi juga dari jenis transaksi yang terjadi. Dalam
sistem patronase, transaksi keuangan seringkali dibingkai dalam bentuk utang
yang tidak memiliki dokumentasi formal, tetapi diikat oleh loyalitas dan
ketergantungan. Sementara dalam praktik gotong royong, interaksi keuangan
dilakukan dalam bentuk pertolongan tanpa perhitungan ekonomis, seperti
membantu biaya produksi, konsumsi keluarga, atau bencana. Adapun dalam
kolektivisme ekonomi, transaksi berbentuk simpanan rutin, pinjaman kelompok,
dan distribusi keuntungan yang bersifat rotasional atau berdasarkan kesepakatan
bersama.

Integrasi budaya lokal dalam praktik keuangan komunitas dapat dipahami
melalui empat tahapan perkembangan (Shaleh, Subing, and Yustina 2020). Tahap
pertama adalah koeksistensi tradisional, di mana sistem budaya lokal berjalan
secara otonom tanpa intervensi sistem formal. Tahap kedua adalah asimilasi
selektif, di mana elemen-elemen budaya lokal mulai berinteraksi dengan lembaga
keuangan formal, tetapi tetap mempertahankan bentuk asli dalam praktik sehari-
hari. Tahap ketiga adalah hibridisasi institusional, ketika nilai-nilai lokal diadopsi
dalam desain kelembagaan formal seperti koperasi syariah atau BMT yang
mengintegrasikan nilai gotong royong dan kepercayaan komunitas. Tahap keempat
adalah resiliensi budaya, yaitu ketika praktik keuangan lokal bertahan dan
berkembang sebagai bentuk resistensi terhadap sistem formal yang dianggap tidak
sesuai dengan nilai-nilai komunitas, sekaligus menjadi identitas ekonomi yang
melekat pada cara hidup masyarakat.

METODE PENELITIAN

Objek penelitian ini adalah komunitas Muslim minoritas yang tinggal di
wilayah Kabupaten Minahasa Utara, Provinsi Sulawesi Utara. Unit analisis yang
menjadi fokus utama adalah interaksi masyarakat Muslim dengan lembaga
keuangan formal (seperti BPRS, koperasi syariah, atau perbankan) dan lembaga
keuangan informal (seperti sistem patron lokal, rentenir, atau praktik utang
berbasis sosial). Pemilihan komunitas ini didasarkan pada realitas sosial bahwa
umat [slam di Minahasa Utara khususnya di daerah pesesir merupakan kelompok

111



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

minoritas yang menghadapi tantangan ekonomi struktural serta kerentanan akses
terhadap layanan keuangan yang sesuai dengan nilai-nilai keislaman.

Wilayah ini dipilih karena representatif terhadap konteks masyarakat Muslim
minoritas yang hidup berdampingan dengan budaya lokal non-Muslim, serta
menghadapi keterbatasan institusional dalam aspek keuangan. Proses seleksi lokasi
dilakukan dengan mempertimbangkan keberadaan komunitas Muslim yang telah
lama menetap, keterlibatan mereka dalam aktivitas ekonomi produktif seperti
perikanan, perdagangan mikro, dan usaha rumah tangga, serta keberadaan praktik
keuangan informal yang masih dominan.

Pendekatan Kualitatif dengan fenomenologi (Cresswell 2013) digunakan
karena tujuan utama studi ini adalah memahami secara mendalam pengalaman
subjektif, persepsi, serta makna yang diberikan oleh individu terhadap praktik
interaksi mereka dengan lembaga keuangan dalam kerangka nilai agama dan
budaya lokal. Desain fenomenologis memungkinkan peneliti untuk menggali
realitas sosial berdasarkan kesadaran kolektif dan pengalaman konkrit masyarakat,
bukan semata-mata berdasarkan generalisasi statistik.

Desain ini dijalankan melalui proses iteratif antara pengumpulan data, analisis
awal, dan pendalaman narasi, sehingga dapat menangkap dinamika sosial yang
kompleks dan berlapis, terutama terkait dimensi spiritual, ekonomi, dan kultural
dari praktik keuangan dalam komunitas Muslim minoritas.

Pemilihan informan dilakukan dengan teknik purposive sampling,
berdasarkan kriteria-kriteria seperti: (1) memiliki pengalaman langsung dan
mendalam terhadap praktik keuangan yang diteliti, (2) memiliki pengetahuan atau
keterlibatan dalam relasi sosial-ekonomi berbasis nilai budaya dan agama, serta (3)
bersedia dan mampu mengartikulasikan pengalamannya secara reflektif. Jumlah
partisipan disesuaikan dengan prinsip kecukupan data (data saturation), yakni
hingga tidak ada lagi informasi baru yang muncul dari wawancara.

Tiga teknik utama digunakan dalam pengumpulan data yaitu, observasi
partisipatif, wawancara mendalam, dan studi dokumen. Pemilihan teknik ini
bertujuan untuk menggali kedalaman makna dan narasi sosial, bukan sekadar
mengumpulkan informasi permukaan. Seluruh proses pengumpulan data
dijalankan secara etis, dengan menghormati privasi, persetujuan partisipan
(informed consent), dan prinsip keadilan sosial. Kemudian data dianalisis
menggunakan metode analisis tematik fenomenologis dalam lima tahap, yaitu; 1)
Transkripsi: Data wawancara dan observasi ditranskrip secara lengkap. 2) Koding
(Coding): Identifikasi unit makna dari narasi partisipan, baik secara terbuka (open
coding) maupun aksial (axial coding). 3) Penyusunan Tema: Pengelompokan kode
menjadi tema-tema utama yang merepresentasikan dimensi makna, nilai, dan
pengalaman yang berkaitan dengan praktik keuangan. 4) Interpretasi: Penafsiran
tema berdasarkan konteks sosial, kultural, dan nilai keagamaan yang dianut
informan. 5)Verifikasi: Validasi temuan melalui triangulasi data antar sumber,
member check kepada informan, dan audit trail terhadap catatan lapangan. Teknik
ini dipilih karena mampu mengungkap makna terdalam dari pengalaman hidup
informan, yang tidak dapat dijangkau oleh pendekatan kuantitatif. Proses analisis
dilakukan secara berulang dan reflektif, guna menjaga integritas dan ketajaman
interpretasi.

112



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

HASIL DAN PEMBAHASAN

1.

Tabel 1

Interaksi Komunitas Muslim Minoritas dengan Lembaga Keuangan

Pola Interaksi Komunitas Muslim Minoritas dengan Lembaga Keuangan

No | Kode Tematik | Restatement | Deskripsi Data Penjelasan Hasil
Data
(Pernyataan
Informan)

1 | Aksesibilitas “Kami jauh Jarak, biaya Jarak fisik terhadap

Geografis dari kota, transportasi, lembaga formal
bank terlalu keterbatasan menjadi penghalang
jauh dan mobilitas utama.
butuh ongkos
besar ke
sana.”

2 | Kepercayaan “Lebih Akses cepat, Rentenir dipilih
terhadap gampang hubungan karena sudah
Rentenir pinjam ke akrab, menjadi bagian dari

rentenir, pengalaman praktik sosial yang
sudah biasa sebelumnya akrab dan instan.
dan cepat.”

3 | Ketergantungan | “Kami sudah | Ketergantungan | Sistem patron-klien
pada Patronase | terikat ekonomi, sistem | menjadi lembaga

dengan bagi hasil tidak | keuangan informal
pemilik kapal, | setara, relasi berbasis

mereka yang | jangka panjang | kepercayaan, namun
beri modal menimbulkan

dan nanti ketergantungan.
kami bagi

hasil.”

4 | Stigma dan “Kalau ke Stigma, kurang | Ada persepsi negatif
Ketakutan bank takut pemahaman dan kekhawatiran
terhadap Bank | tidak bisa produk, trauma | terhadap prosedur

bayar, nanti kolektif hukum lembaga
disita.” formal.

5 | Literasi “Saya tidak Minim Minimnya literasi
Keuangan yang | tahu cara pengetahuan, keuangan
Rendah buka tidak ada menghambat

rekening, pendampingan, | interaksi dengan
apalagi gap informasi lembaga formal.
pinjam ke

bank.”

6 | Proses “Kalau ke Administrasi Persyaratan
Administrasi koperasi atau | rumit, tidak administrasi lembaga
yang Rumit bank banyak | punya aset formal tidak ramah

syaratnya, formal, identitas | terhadap masyarakat
kami tidak tidak lengkap marjinal.

113




Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

punya
jaminan.”

7 | Nilai Sosial: “Kalau pinjam | Solidaritas, Nilai sosial Islam
Solidaritas ke tetangga tolong- seperti ta’awun
Komunitas atau keluarga, | menolong, mewarnai preferensi

tidak ada fleksibilitas terhadap pinjaman
bunga, hanya | moral informal berbasis
saling bantu.” keluarga/komunitas.

8 | Ketersediaan “Kalau pinjam | Keterbatasan Lembaga formal
Modal Usaha ke koperasi dana, belum berbasis syariah ada,
Alternatif syariah menjangkau tapi belum optimal

kadang ada, semua, tidak menjangkau semua
tapi terbatas | rutin wilayah dan

dan kebutuhan.
pilihannya

tidak banyak.”

9 | Pengalaman “Pernah Pengalaman Pengalaman negatif
Negatif pinjam di buruk, bunga menjadi hambatan
terhadap bank waktu tinggi, sanksi emosional dan sosial
Lembaga itu, tapi bunga | formal dalam berinteraksi
Formal dan dendanya kembali dengan

besar. Jadi lembaga formal.
trauma.”

10 | Peran Tokoh “Biasanya Mediasi sosial, Tokoh agama dan
Agama/Adat kalau ada peran adat berperan

masalah kepercayaan, sebagai penjaga
utang, kami struktur moral ekonomi dalam
minta informal komunitas.

bantuan ustaz

atau kepala

kampung

untuk

menengahi.”

11 | Praktik “Kami sudah Tradisi lokal, Tradisi keuangan
Keuangan terbiasa fleksibilitas, informal seperti
Berbasis Tradisi | arisan atau mekanisme arisan menjadi

pinjaman komunitas alternatif berbasis
kelompok, nilai kebersamaan.
lebih ringan

dan saling

percaya.”

12 | Sinkretisme “Kadang Kombinasi Interaksi tidak hitam
Keuangan pinjam dari sistem, adaptasi, | putih; masyarakat
Formal- koperasi tapi | fleksibilitas menggabungkan dua
Informal bayar strategi sistem secara adaptif

cicilannya
pakai hasil

sesuai dengan
kebutuhan dan

114



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

tangkapan struktur sosial
yang dijual ke mereka.
juragan

(patron).”

Sumber: Olahan Mandiri

Data pada tabel 1. menunjukkan bahwa mayoritas informan mengalami
kesulitan dalam mengakses lembaga keuangan formal. Pernyataan seperti “kami
jauh dari kota, bank terlalu jauh dan butuh ongkos besar ke sana” dan “kalau ke
koperasi atau bank banyak syaratnya, kami tidak punya jaminan” menunjukkan
bahwa faktor geografis dan administratif menjadi penghambat dominan. Data
mencakup cakupan hambatan dalam bentuk jarak, ketiadaan sarana transportasi,
hingga ketidakmampuan memenuhi dokumen administratif standar. Bahkan, ketika
lembaga keuangan syariah hadir, seperti koperasi syariah, aksesibilitasnya masih
bersifat terbatas dan tidak rutin menyentuh wilayah komunitas yang lebih marjinal.

Dari data tersebut, terlihat tiga elemen utama: (1) keterbatasan akses fisik dan
logistik ke lembaga formal, (2) tidak terpenuhinya syarat administratif dasar seperti
jaminan atau identitas hukum, dan (3) rendahnya keterjangkauan lembaga syariah
meskipun secara normatif lebih diterima. Hal ini menunjukkan bahwa struktur
keuangan formal belum inklusif secara geografis maupun administratif terhadap
komunitas Muslim minoritas yang tinggal di wilayah terpencil atau perdesaan. Hal
ini mengindikasikan bahwa keterbatasan struktural ini tidak berdiri sendiri,
melainkan terjalin erat dengan kemiskinan struktural, ketimpangan pembangunan
wilayah, serta absennya pendekatan afirmatif dari lembaga keuangan formal
terhadap komunitas minoritas. Dalam konteks ekonomi syariah, seharusnya ada
prinsip inklusivitas dan keadilan distribusi (al-‘adalah al-ijtimaiyyah) yang
menuntut keberpihakan pada kelompok rentan. Namun, realitasnya justru
menunjukkan eksklusi sistemik yang menyebabkan preferensi masyarakat condong
ke lembaga informal yang lebih mudah dijangkau.

Selain itu, informan menggambarkan bahwa dalam konteks ketiadaan akses
formal, mereka mengandalkan relasi sosial seperti patron-klien, keluarga, dan
kelompok arisan. Contoh seperti “kami sudah terikat dengan pemilik kapal...” , atau
“kalau pinjam ke tetangga... hanya saling bantu”, menunjukkan sistem sosial sebagai
penyedia keuangan alternatif. Tokoh agama dan adat juga memainkan peran
penting dalam menyelesaikan konflik utang, sedangkan tradisi seperti arisan
dianggap fleksibel dan adil.

Tiga hal yang mencuat dari data ini adalah: (1) keberfungsian struktur relasi
patronase sebagai sistem keuangan tidak formal, (2) tingginya nilai solidaritas dan
gotong royong dalam komunitas, dan (3) eksistensi figur otoritatif seperti ustaz dan
kepala kampung sebagai penengah konflik ekonomi. Nilai-nilai Islam seperti
ta’‘awun (tolong-menolong), ‘adl (keadilan), dan ukhuwah (persaudaraan) tampak
hidup dalam praktik keseharian komunitas, meskipun tidak termanifestasi dalam
lembaga keuangan syariah formal. Hal ini menunjukkan bahwa sistem keuangan
komunitas dibentuk secara adaptif berdasarkan nilai dan norma sosial yang sudah
mapan, bukan semata berdasarkan rasionalitas ekonomi. Dalam konteks
masyarakat Muslim minoritas, struktur relasi sosial dan tradisi lokal menjadi
pelindung utama dari risiko ekonomi, sekaligus penopang sistem keuangan yang

115



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

inklusif secara kultural. Ini menjadi bukti bahwa ekonomi berbasis nilai dapat
berkembang bahkan tanpa intervensi formal, selama memiliki legitimasi sosial yang
kuat.

Lebih lanjut, beberapa informan mengungkapkan pengalaman negatif yang
menyebabkan ketakutan berinteraksi kembali dengan lembaga formal. Kalimat
seperti “kalau ke bank takut tidak bisa bayar, nanti disita” atau “pernah pinjam di
bank... bunga dan dendanya besar, jadi trauma” menunjukkan adanya trauma
kolektif. Di sisi lain, beberapa informan mengungkapkan cara-cara adaptif dalam
berinteraksi, misalnya dengan meminjam dari koperasi tapi membayar lewat sistem
patronase, atau dengan memilih lembaga yang prosedurnya tidak terlalu rumit. Dari
pernyataan tersebut ditemukan adanya ambivalensi yakni, persepsi negatif dan rasa
takut terhadap sanksi lembaga formal, adanya pengalaman buruk terhadap bunga
dan denda yang tinggi, dan munculnya bentuk-bentuk adaptasi baru seperti
sinkretisme keuangan memadukan aspek formal dan informal. Ambivalensi ini
mencerminkan dinamika psikososial yang kompleks: lembaga formal dianggap legal
dan resmi, tapi tidak dipercaya sepenuhnya.

Data tersebut menunjukan bahwa interaksi keuangan bersifat non-biner;
masyarakat tidak hanya memilih formal atau informal, tetapi membentuk praktik
hybrid sesuai kebutuhan. Hal ini sejalan dengan pendekatan ekonomi Islam
berbasis maqasid al-syari‘ah, di mana tujuan seperti hifz al-mal (menjaga harta) dan
hifz al-nafs (menjaga jiwa) lebih dikedepankan daripada bentuk institusional. Oleh
karena itu, adaptasi lokal semacam ini harus dipahami sebagai bentuk rasionalitas
kontekstual, bukan sebagai penyimpangan dari sistem formal.

2. Praktik keuangan di komunitas Muslim minoritas

Tabel 2
Nilai Islam, Budaya Lokal, dan Praktik Keuangan
No | Kode Tematik | Restatement Data | Deskripsi Data Explanation
(Cuplikan (Pola Makna) (Penjelasan
Ucapan/Temuan) Analitis)

1 | Nilai Ta’awun “Kami bantu Prinsip tolong- | Nilai ta’awun
dan Solidaritas | sesama karenaitu | menolong memperkuat
Sosial ajaran agama... menjadi preferensi

kalau ada yang landasan utama | masyarakat
kesulitan, kita dalam praktik terhadap
pinjami walau keuangan pinjaman non-
tanpa bunga.” informal. formal berbasis
relasi sosial
ketimbang
lembaga formal
yang dianggap
impersonal.

2 | Larangan Riba | “Kalau bank, bunga | Praktik Kesadaran
sebagai itu riba... jadi kami | penghindaran terhadap
Pertimbangan hindari kalau bisa.” | bunga bank larangan riba

menunjukkan mendorong

116




Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

orientasi masyarakat
normatif menjauhi
terhadap ajaran | lembaga formal
Islam. yang tidak
menyediakan
opsi syariah.
Patronase “Dari dulu sudah Relasi patron- Budaya
sebagai Sistem | begitu, pemilik klien dianggap patronase
Sosial-Budaya kapal yang sebagai norma menjadi
tanggung biaya. sosial yang mekanisme
Kami kerja, nanti mapan dan survival yang
hasil dibagi.” bukan semata- | terinternalisasi
mata eksploitasi | sebagai bentuk
ekonomi. solidaritas
kolektif dalam
keterbatasan
akses ekonomi.
Gotong Royong | “Kalau ada Gotong royong | Budaya lokal
dalam Praktik keperluan, kita memperkuat memperkuat
Utang saling bantu, tidak | relasi ekonomi | sistem
pakai bunga-bunga | berbasis keuangan
begitu.” kepercayaan informal
dan komunitas. | melalui nilai
kolektifisme,
sehingga
informalitas
tidak dilihat
sebagai
kelemahan.
Preferensi “Bank itu jauh, Kedekatan Aksesibilitas
terhadap Sistem | asing. Kalau pinjam | sosial dan sosial lebih
yang ‘Dekat’ ke tetangga, kita emosional diutamakan
lebih tenang.” menjadi faktor | dibanding
utama pilihan formalitas

keuangan. sistem, bahkan
jika sistem
formal
menawarkan
keamanan
hukum.
Islam Lokal “Kalau untuk Masyarakat Nilai agama
yang Adaptif urusan ekonomi, cenderung I[slam
kita sesuaikan melakukan mengalami
saja... asal tidak penyesuaian adaptasi
terlalu ajaran agama kontekstual
menyimpang.” dengan kondisi | dengan budaya

sosial.

lokal untuk

117




Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

tetap bertahan
secara ekonomi.

7 Simbolisme “Kalau bisa, pakai Simbol-simbol Nilai-nilai Islam
Agama dalam koperasi syariah... | Islam tetap tetap menjadi
Praktik tapi di sini tidak diidealkan ideal normatif
Ekonomi ada, jadi ya pakai walau tidak meskipun

yang ada.” selalu terealisasi | keputusan
dalam praktik. ekonomi
pragmatis
sering diambil
karena
keterbatasan
sarana.

8 | Budaya ‘Utang | “Utang itu Praktik Budaya lokal
sebagai tanggung jawab... keuangan mendukung
Amanah’ walau ke teman, informal tetap nilai-nilai Islam

tetap harus dijalankan dalam hal
dibayar.” dengan etika amanah dan
tanggung jawab | tanggung jawab
yang kuat. terhadap utang,
memperkuat
stabilitas sosial.

9 | Ketergantungan | “Kalau tidak ada Sistem Patron-klien
Sosial-Ekonomi | patron, susah patronase tidak sekadar

hidup... mereka dilihat sebagai ekonomi, tapi

bantu dari kecil jejaring sosial juga struktur

sampai besar.” yang relasi yang
menyediakan menjamin
keamanan dan stabilitas dalam
kesinambungan | situasi
ekonomi. marginalitas.

10 | Adaptasi Nilai “Kadang pinjam ke | Ada fleksibilitas | Masyarakat
dalam Situasi rentenir juga, tapi | dalam sadar akan nilai
Terdesak itu karena tidak penerapan nilai | agama, namun

ada pilihan.” ketika tekanan

menghadapi kebutuhan

krisis. membuat
mereka
mengambil
jalan pragmatis
yang kadang
bertentangan
dengan nilai
ideal.

11 | Relasi Sosial “Tidak perlu tanda | Transaksi Sistem
sebagai Jaminan | tangan, cukup ekonomi keuangan

didasarkan pada | berbasis

118




Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

saling kenal... itu trust sosial, kepercayaan
sudah cukup.” bukan kontrak menjadi
legal formal. penanda budaya
lokal yang kuat
dan lebih
dipercaya
dibandingkan
legalitas formal.
12 | Absennya “Kalau ada bank Minimnya Akses ke
Lembaga syariah di sini, infrastruktur lembaga
Syariah di mungkin saya pilih | syariah menjadi | keuangan
Daerah itu... tapi jauh alasan syariah menjadi
sekali, tidak sampai | rendahnya faktor
ke kampung.” partisipasi determinan
masyarakat dalam realisasi
terhadap nilai-nilai Islam
lembaga formal. | dalam praktik
keuangan
masyarakat
Muslim
minoritas.

Sumber: olahan mandiri

Data yang diperoleh dari wawancara menunjukkan bagaimana praktik
keuangan dalam komunitas Muslim minoritas (khususnya nelayan) dibentuk oleh
campuran nilai-nilai Islam dan budaya lokal. Data ini berasal dari dua belas unit
koding yang meliputi ekspresi verbal partisipan tentang pengalaman, keyakinan,
dan praktik mereka terkait utang, pinjaman, dan preferensi lembaga keuangan.
Muatan data mencakup tiga dimensi utama: (1) prinsip agama (seperti larangan
riba, nilai amanabh, solidaritas), (2) budaya lokal (gotong royong, patronase, sistem
kepercayaan sosial), dan (3) keterbatasan struktural (akses terhadap bank syariah,
pragmatisme dalam kondisi krisis). Setiap kutipan mencerminkan keputusan
ekonomi yang bukan hanya berbasis rasionalitas finansial, tetapi juga etika komunal
dan spiritual.

Tiga pola penting yang muncul dari data adalah sebagai berikut; Pertama, nilai
Islam seperti ta’awun, larangan riba, dan amanah sangat memengaruhi orientasi
moral masyarakat terhadap praktik utang. Partisipan secara eksplisit menolak
bunga dan menekankan tanggung jawab pembayaran utang meskipun dilakukan
secara informal. Kedua, budaya lokal seperti patronase, gotong royong, dan relasi
sosial menjadi pengganti struktur formal dalam sistem keuangan. Patron-klien
bukan sekadar hubungan ekonomi, tetapi juga jaminan sosial dan kesinambungan
hidup. Ketiga, terdapat kecenderungan adaptif dan pragmatis dalam penerapan
nilai agama, terutama ketika kondisi ekonomi mendesak atau infrastruktur syariah
tidak tersedia. Dalam hal ini, masyarakat tetap menjaga idealisme simbolik
keislaman, meski praktik aktualnya bercampur dengan pendekatan non-syariah
karena keterbatasan akses.

119



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Ketiga pola tersebut saling berelasi dan mengonstruksi suatu sistem keuangan
lokal yang khas: normatif secara nilai, adaptif secara budaya, dan pragmatis secara
struktural. Relasi sosial yang kuat memungkinkan terbentuknya sistem
kepercayaan sebagai “jaminan” dalam transaksi, mengurangi ketergantungan pada
legalitas formal. Di sisi lain, absennya lembaga keuangan syariah yang memadai
memperkuat posisi sistem informal yang berbasis budaya lokal. Dalam konteks
komunitas Muslim minoritas, di mana tekanan sosial, ekonomi, dan spiritual saling
tumpang tindih, praktik keuangan menjadi hasil dari negosiasi nilai Islam dengan
kenyataan sosial. Ini menunjukkan bahwa nilai agama tidak berdiri sendiri,
melainkan hidup dan mengalami pergeseran dalam ruang budaya dan keterbatasan
akses.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa interaksi komunitas Muslim minoritas
dengan lembaga keuangan tidak bersifat linier atau biner antara lembaga formal
dan informal, melainkan hibrid dan kontekstual. Akses terhadap lembaga formal
terhambat oleh faktor geografis, administratif, dan literasi keuangan, sedangkan
lembaga informal seperti patron, arisan, atau tetangga justru menjadi tumpuan
karena nilai kedekatan, fleksibilitas, dan kepercayaan sosial. Nilai-nilai Islam seperti
ta’awun, larangan riba, dan amanah mewarnai preferensi masyarakat, namun dalam
praktiknya sering kali berpadu dengan budaya lokal seperti patronase dan gotong
royong. Hal ini menandakan bahwa praktik keuangan masyarakat Muslim minoritas
dibentuk oleh perpaduan nilai religius, struktur sosial lokal, dan realitas ekonomi
yang pragmatis.

Temuan ini menandakan bahwa praktik ekonomi tidak hanya dimotori oleh
rasionalitas finansial, melainkan juga oleh rasionalitas moral dan sosial. Masyarakat
tidak sekadar "menghindari bunga", tetapi menjadikan prinsip ta’awun dan
ukhuwah sebagai kerangka etis dalam bertransaksi. Pada saat yang sama, patronase
bukan hanya bentuk ketergantungan, tetapi juga jaringan jaminan sosial di tengah
keterbatasan. Kombinasi nilai Islam dan budaya lokal menciptakan sistem keuangan
informal yang fleksibel, etis, namun juga rentan terhadap eksploitasi dan
keterbatasan modal. Adaptasi terhadap kondisi ekstrem, seperti meminjam ke
rentenir atau membayar utang lewat sistem juragan, menunjukkan fleksibilitas
norma yang tinggi, bukan karena ketidak tahuan, tetapi karena kesadaran
kontekstual.

Struktur marginalitas (jarak geografis, literasi rendah, stigma terhadap bank,
dan tidak adanya bank syariah di daerah) menjadi konteks utama yang menjelaskan
mengapa preferensi masyarakat bergeser ke lembaga informal. Secara logis,
masyarakat membangun substitusi institusional untuk mengisi kekosongan
struktural. Nilai Islam yang diterima secara normatif menemukan manifestasi
bukan melalui lembaga resmi syariah, tetapi melalui mekanisme sosial berbasis
kepercayaan dan kolektivitas. Maka, keengganan terhadap lembaga formal bukan
sepenuhnya karena kebodohan atau penolakan terhadap modernitas, melainkan
respons atas sistem yang belum inklusif dan tidak relevan dengan realitas lokal.

Implikasi utama dari temuan ini adalah bahwa sistem keuangan syariah belum
menjangkau komunitas yang secara nilai justru sudah siap dan mendukung prinsip-
prinsipnya. Hal ini menciptakan paradoks: nilai Islam hidup dalam praktik, tapi
tidak didukung oleh struktur formal Islam. Jika tidak direspon, ini dapat
memperkuat dualisme sistem dan memperpanjang ketergantungan pada patronase

120



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

yang tidak selalu adil. Di sisi lain, ada potensi besar untuk mengembangkan sistem
keuangan mikro-syariah berbasis komunitas yang lebih adaptif, lokal, dan berbasis
nilai kepercayaan sosial. Sistem keuangan formal yang tidak adaptif terhadap
konteks sosial-budaya akan terus dipersepsi sebagai asing dan menakutkan, bahkan
ketika ia membawa label “syariah”.

Temuan ini menguatkan studi terdahulu tentang ekonomi informal dan
keuangan mikro berbasis komunitas, seperti penelitian oleh (Celestin and Vanitha
2016), dan (Hansen 2019) tentang subsistence ethics di masyarakat desa. Di konteks
Indonesia, penelitian seperti oleh (Meliyana 2022) dan (Nurhidayah 2025)
menunjukkan bahwa sistem sosial seperti arisan, koperasi tradisional, dan
patronase memiliki fungsi ekonomi dan moral yang kuat. Namun, penelitian ini
memberikan kontribusi baru dengan menyoroti interaksi spesifik antara nilai Islam
dan budaya lokal dalam praktik keuangan minoritas, serta memperlihatkan
bagaimana magqasid al-syari‘ah diinterpretasikan secara kontekstual, bukan semata
melalui lembaga formal.

Berdasarkan hasil dan analisis yang telah diuraikan, terdapat beberapa
tindakan kebijakan yang dapat diusulkan untuk memperkuat sistem keuangan yang
inklusif dan kontekstual bagi komunitas Muslim minoritas. Pertama, penguatan
literasi keuangan syariah kontekstual menjadi prioritas utama. Program literasi ini
perlu dirancang berbasis kearifan lokal, disampaikan melalui tokoh agama dan adat
yang memiliki legitimasi sosial, serta disesuaikan dengan konteks budaya
komunitas. Materi literasi tidak hanya berfokus pada pemahaman teknis produk
perbankan, tetapi juga pada internalisasi nilai-nilai Islam dalam praktik transaksi
sehari-hari secara strategis dan sadar hukum. Kedua, perlu dikembangkan Lembaga
Keuangan Mikro Syariah Berbasis Komunitas (LKMS-BK), di mana pemerintah
daerah atau organisasi kemasyarakatan Islam dapat berperan aktif dalam
memfasilitasi pendirian lembaga keuangan yang secara geografis dan sosial dekat
dengan masyarakat. Ketiga, penguatan sistem hybrid formal-informal menjadi
langkah strategis dalam menjembatani praktik keuangan berbasis komunitas dan
sistem keuangan nasional. Negara perlu mengakui, membina, dan dalam batas
tertentu memformalkan praktik-praktik seperti arisan, koperasi lokal, atau
patronase produktif, tanpa merusak nilai-nilai kultural yang melekat. Keempat,
perlu dihadirkan insentif bagi mobilisasi koperasi syariah keliling (mobile units)
yang dapat menjangkau komunitas-komunitas terpencil dan bersifat responsif
terhadap siklus ekonomi lokal seperti musim panen atau musim melaut. Kelima,
sertifikasi tokoh lokal sebagai pendamping keuangan syariah menjadi strategi
penting dalam membangun jembatan antara legitimasi agama dan sistem keuangan
formal. Para tokoh seperti ustaz atau kepala kampung yang dipercaya masyarakat
dapat diberikan pelatihan dan sertifikasi agar mampu mendampingi komunitas
dalam menjalankan transaksi keuangan yang sesuai syariah dan sekaligus
menguatkan kepercayaan terhadap lembaga keuangan formal.

PENUTUP

Penelitian ini mengungkapkan bahwa dalam komunitas Muslim minoritas,
seperti nelayan di Minahasa Utara, praktik keuangan informal tidak semata-mata
lahir dari keterbatasan akses atau literasi, melainkan merupakan ekspresi aktif dari
integrasi nilai-nilai keislaman lokal dengan solidaritas budaya komunitas. Halini

121



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

dapat dilihat dari bagaimana patronase, yang selama ini sering dianggap eksploitatif
dalam kerangka ekonomi konvensional, justru ditransformasikan menjadi
mekanisme distribusi risiko dan solidaritas berbasis kepercayaan dan nilai agama.
Fenomena ini hanya dapat diketahui secara mendalam melalui pendekatan
kualitatif yang intensif dan tidak tampak dalam studi-studi makro atau kuantitatif
sebelumnya.

Penelitian ini memperkenalkan pendekatan konseptual baru dalam
memahami perilaku keuangan komunitas Muslim minoritas, yakni melalui lensa
integratif antara nilai Islam lokal, sistem sosial-budaya, dan praktik informal
ekonomi. Penelitian ini memperluas horizon ekonomi syariah dengan menggeser
fokus dari institusional-formal menuju praktik sosial-religius berbasis komunitas.
Konsep seperti Islam lokal adaptif, utang sebagai amanah sosial, dan trust-based
financial transaction memberikan perspektif baru terhadap wacana keuangan
inklusif dalam konteks minoritas Muslim yang termarjinalkan secara geografis dan
struktural. Dengan demikian, temuan ini tidak hanya memperkaya khazanah ilmu
ekonomi syariah, tetapi juga menawarkan basis teoritik untuk formulasi kebijakan
keuangan mikro syariah yang lebih kontekstual dan berbasis nilai.

Namun, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu dicatat.
Fokus geografis yang sempit pada komunitas nelayan di satu wilayah membuat
generalisasi temuan bersifat terbatas. Di samping itu, pendekatan kualitatif yang
bersifat interpretatif sangat bergantung pada kedalaman interaksi peneliti dengan
responden, sehingga bias subjektivitas tetap menjadi pertimbangan. Untuk itu,
penelitian lanjutan disarankan untuk memperluas cakupan wilayah dan melakukan
pendekatan komparatif lintas daerah minoritas Muslim lainnya, baik secara
kuantitatif maupun etnografis. Selain itu, eksplorasi lebih lanjut terhadap
mekanisme hybridisasi antara sistem keuangan formal dan informal dalam konteks
keislaman lokal perlu dikembangkan sebagai upaya menuju desain sistem keuangan
syariah yang lebih responsif terhadap realitas sosial masyarakat akar rumput.

DAFTAR PUSTAKA

Ana Sopanah, S E, Syamsul Bahri, and others. 2025. Akuntansi Berbasis Kearifan
Lokal Menyatukan Nilai Tradisi Dan Praktik Modern. Scopindo Media Pustaka.

Aryeetey, Ernest, and Ernest Aryeetey. 1998. Informal Finance for Private Sector
Development in Africa. African Development Bank Group.

Babasyan, T M. 2023. “Legal Aspects of the Islamic Economy.” In, 28-42.

Baig, Paulina Anna. 2016. “Determinants and Effects of Informal Institutions in the
Context of Transition.” UCL (University College London).

Borisova, Valentina I, Igor V Borisov, and Farkhad S Karagussov. 2021. “The Legal
Form of Financial Institutions as a Way to Protect the Rights of Financial Market
Participants.” Global Journal of Comparative Law 10 (1-2): 29-46.

Celestin, Mbonigaba, and N Vanitha. 2016. “The Evolution of Microfinance: From
Traditional Lending to Community-Based Wealth Building.” International
Journal of Computational Research and Development (IJCRD) 1 (2): 169-74.

Chai, Shijun, Yang Chen, Bihong Huang, and Dezhu Ye. 2019. “Social Networks and
Informal Financial Inclusion in China.” Asia Pacific Journal of Management 36
(2): 529-63.

Chapra, M Umer. 1992. Islam and the Economic Challenge. International Institute of

122



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)
Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

I[slamic Thought (IIIT).

Chapra, Muhammad Umer. 2000. Islam Dan Tantangan Ekonomi. Gema Insani.

Cresswell, John. 2013. “Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing among Five
Approaches.”

Fazda, Fikri Ibnu, Fatmah Taufik Hidayat, and others. 2024. “Figih Muamalah
Sebagai Solusi Dalam Menghadapi Praktik Riba Dan Gharar.” Indonesian Journal
of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 2 (4): 2162-72.

Ferrol-Schulte, Daniella, Sebastian C A Ferse, and Marion Glaser. 2014. “Patron-
Client Relationships, Livelihoods and Natural Resource Management in
Tropical Coastal Communities.” Ocean & Coastal Management 100: 63-73.

Guérin, Isabelle. 2014. “Juggling with Debt, Social Ties, and Values: The Everyday
Use of Microcredit in Rural South India.” Current Anthropology 55 (S9): S40-50.

Hansen, Anders Sybrandt. 2019. “Subsistence Solidarity and the Extension of Trust:
Moral Economies of Organic Farming in Northern China.” Journal of Current
Chinese Affairs 48 (3): 301-21.

Kamal, Safwan, Muslem Muslem, Mulyadi Mulyadi, Erne Suzila Kassim, and
Muhammad Uzair Zulkifly. 2022. “Is Loan Shark an Alternative? The Intentions
to Take a Loan from Loan Sharks in Indonesia.” Shirkah: Journal of Economics
and Business 7 (2): 167-86.

Kuran, Timur. 2018. “Islam and Economic Performance: Historical and
Contemporary Links.” Journal of Economic Literature 56 (4): 1292-1359.

Meliyana, Dinda. 2022. “Dampak Ekonomi Sistem Arisan Perspektif Etika Bisnis
Islam (Di Desa Kibang Kecamatan Metro Kibang Kabupaten Lampung Timur).”
[AIN Metro.

Nguyen, Bach, and Nguyen Phuc Canh. 2021. “Formal and Informal Financing
Decisions of Small Businesses.” Small Bus Econ 57: 1545-1567.
https://doi.org/https://doi.org/10.1007 /s11187-020-00361-9.

Nurhidayah, Nurhidayah. 2025. “Penguatan Usaha Mikro Berbasis Komunitas
Arisan: Studi Kasus Kelompok Arisan Pelaku Usaha Mikro Muslim Di
Indonesia.” LABATILA: Jurnal [Imu Ekonomi Islam 9 (01): 93-106.

Oleka, Chioma, and Ngozi Eyisi. 2014. “The Effect of Informal Financial Institutions
on Poverty Alleviation in Nigeria.” Journal of Economics and Sustainable
Development 5 (6): 100-107.

Padang, Emastya Lisu, and Doddy Hendro Wibowo. 2024. “Pemaknaan Pengalaman
Budaya Utang Pada Upacara Kematian Rambu Solo’ Bagi Masyarakat Toraja
Yang Merantau.” Journal of Innovation Research and Knowledge 4 (5): 2503-16.

Polii, Johanis Lukas Siegfrid Sebril. 2024. Keadilan Dalam Inklusi Menyuarakan Hak-
Hak Minoritas Di Tengah Dinamika Global. Sulawesi Utara: Gema Edukasi
Mandiri.

Pontoh, Otniel. 2010. “Identifikasi Dan Analisis Modal Sosial Dalam Rangka
Pemberdayaan Masyarakat Nelayan Desa Gangga Dua Kabupaten Minahasa
Utara.” Jurnal Perikanan Dan Kelautan Tropis 6 (3): 125-33.

Pratiwi, Novita Rahayu, Nur Khusniyah Indrawati, and Risna Wijayanti. 2023.
“Biased Behavior in Borrowing from Loan Sharks.” Jurnal Ekonomi & Keuangan
Islam, 31-44.

Riaz, Umair, Anwar Halari, Muhammad Al Mahameed, and Cristiana Bernardi. 2025.
“Islamic Banking, Social Justice and Symbolic Capital-Insights From the UK.

123



Jurnal Interdisipliner Sosiologi Agama (JINSA)

Vol. 05, 2. Juli — Desember 2025 | ISSN: 2809-6274 (cetak) | ISSN: 2809-1558 (online)

Accounting, Auditing \& Accountability Journal.

Shaleh, Khairul, Hesty Juni Tambuati Subing, and Andi Ina Yustina. 2020. “Village
Financial Management: Based on Local Tradition.” Integrated Journal of
Business and Economics 4 (1): 23-35.

Udin, N. 2012. “Muslim Minority Exclusion and Development Issues: Need for
Inclusive Policy.” International Journal of Multidisciplinary Research 2 (1): 395-
402.

Ustaoglu, Murat. 2023. “Muslim Minorities in the United States.” In The Palgrave
Encyclopedia of Islamic Finance and Economics, 1-15. Springer.

Wiyani, Wahyu, and Eko Yuni Prihantono. 2016. “Financing for the Poor: Between
Formal and Informal Financial Institutions.” Journal of Economics and
Sustainable Development 7 (6): 59-64.

Yuan, Yan, and Ping Gao. 2012. “Farmers’ Financial Choices and Informal Credit
Markets in China.” China Agricultural Economic Review 4 (2): 216-32.

124



