
Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

75 
 

PERBANDINGAN KONSEPTUAL DAN PRAKTIS ANTARA 

AKAD MUSYARAKAH DAN MUDHARABAH DALAM 

PEMBIAYAAN SYARIAH: TELAAH RISIKO DAN NILAI 

KEADILAN 
 

Ahmad Asif Sardari* 

Faculty of Economics and Islamic Business, Institut Agama Islam Negeri Sultan 

Amai Gorontalo, Gorontalo, Indonesia, Jalan Gelatik No. 1, Kelurahan Heledulaa 

Utara, Kecamatan Kota Timur, Kota Gorontalo, Provinsi Gorontalo, Kode Pos 

96112 

E-Mail: asif.sardari@iaingorontalo.ac.id 

 

Asfar Rinaldy 

Faculty of Economics and Islamic Business, Institut Agama Islam Negeri Sultan 

Amai Gorontalo, Gorontalo, Indonesia, Jalan Gelatik No. 1, Kelurahan Heledulaa 

Utara, Kecamatan Kota Timur, Kota Gorontalo, Provinsi Gorontalo, Kode Pos 

96112 

E-Mail: asfarrinaldy@iaingorontalo.ac.id 

 
*Correspondance 

ABSTRACT 

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan dua bentuk akad 

utama dalam pembiayaan syariah, yaitu Musyarakah dan Mudharabah, dengan 

menekankan pada aspek konseptual, penerapan praktis, efisiensi risiko, serta nilai 

keadilan dalam distribusi keuntungan dan kerugian. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif melalui studi pustaka terhadap literatur klasik fiqh, fatwa 

DSN-MUI, serta regulasi dan praktik perbankan syariah kontemporer. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa kedua akad tersebut berlandaskan pada prinsip bagi hasil 

(profit and loss sharing), namun memiliki perbedaan mendasar dalam struktur 

risiko, pola partisipasi, dan tanggung jawab modal. Musyarakah menawarkan 

pendekatan partisipatif berbasis kepemilikan bersama, sementara Mudharabah 

mengandalkan kepercayaan satu arah antara pemilik modal dan pengelola. Dalam 

konteks risiko dan keadilan, Musyarakah cenderung lebih seimbang, sedangkan 

Mudharabah lebih rentan terhadap moral hazard dan asimetri informasi. Kajian ini 

merekomendasikan perlunya desain kontrak dan tata kelola yang lebih kuat dalam 

penerapan kedua akad agar tetap sesuai dengan prinsip maqashid al-shariah serta 

menciptakan sistem pembiayaan syariah yang inklusif dan berkelanjutan. 

 

Kata kunci: Musyarakah, Mudharabah, Pembiayaan Syariah, Risiko Kemitraan.  



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

76 
 

INTRODUCTION 

Dalam ekosistem keuangan Islam, konsep akad menjadi pondasi 

fundamental yang membedakan sistem keuangan syariah dari sistem keuangan 

konvensional. Akad tidak sekadar perjanjian hukum, tetapi juga merupakan kontrak 

moral dan spiritual yang berakar dari prinsip-prinsip maqashid al-shariah—yakni 

menjaga harta (hifzh al-mal), mewujudkan keadilan, dan menghindari praktik riba 

serta eksploitasi. Salah satu bentuk akad yang paling menonjol dalam struktur 

keuangan Islam adalah akad berbasis kemitraan, yaitu Musyarakah dan 

Mudharabah, yang secara prinsipil mengedepankan model pembiayaan berbasis 

bagi hasil (profit and loss sharing) dibandingkan sistem berbunga (interest-based 

lending) yang menjadi ciri utama sistem konvensional (Chapra, 2008; Kamla & 

Rammal, 2013). 

Musyarakah dan Mudharabah secara teoritik dan historis merupakan 

instrumen yang dirancang untuk menciptakan keadilan ekonomi melalui partisipasi 

aktif antara pemilik modal dan pengelola usaha. Musyarakah melibatkan semua 

pihak sebagai mitra yang menyumbangkan modal dan/atau keahlian serta memiliki 

hak suara dalam pengambilan keputusan usaha. Sebaliknya, Mudharabah bersifat 

lebih hierarkis, dengan pemilik modal (shahib al-mal) mempercayakan dananya 

kepada pengelola usaha (mudharib) tanpa keterlibatan langsung dalam operasional 

bisnis. Perbedaan fundamental ini menimbulkan konsekuensi yang signifikan 

terhadap distribusi risiko, insentif ekonomi, dan potensi konflik kepentingan 

(Dusuki & Abdullah, 2007; Ahmed, 2011). Oleh karena itu, memahami 

karakteristik kedua akad tersebut secara mendalam sangat penting untuk 

memastikan bahwa implementasi pembiayaan syariah tidak hanya sesuai dengan 

prinsip-prinsip fiqh, tetapi juga adaptif terhadap dinamika ekonomi modern. 

Namun dalam praktiknya, penerapan kedua akad ini masih menghadapi 

berbagai tantangan, terutama terkait manajemen risiko dan keadilan dalam 

hubungan antara penyedia dana dan pengelola. Studi oleh Khan dan Ahmed (2001) 

menunjukkan bahwa lembaga keuangan syariah lebih cenderung menggunakan 

produk berbasis murabahah dan ijarah, sementara produk berbasis bagi hasil seperti 

musyarakah dan mudharabah justru minim digunakan karena dianggap berisiko 

tinggi dan sulit dikontrol. Hal ini menimbulkan paradoks, di mana instrumen yang 

secara normatif dianggap paling sesuai dengan semangat keadilan Islam justru 

jarang diterapkan. Faktor-faktor seperti asimetri informasi, moral hazard, 

ketidakpastian keuntungan, serta keterbatasan regulasi dan tata kelola, menjadi 

penghalang utama dalam realisasi ideal akad-akad tersebut (Iqbal & Llewellyn, 

2002; Safiullah, 2010). 

Lebih lanjut, penting untuk melihat kedua akad ini tidak hanya dari sisi fiqh 

dan struktur kontraknya, tetapi juga dari aspek nilai keadilan dan perlindungan 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

77 
 

terhadap semua pihak yang terlibat. Dalam konteks maqashid al-shariah, sebuah 

akad harus mampu mencegah eksploitasi, menciptakan simetri informasi, serta 

mendistribusikan beban dan manfaat secara proporsional. Artinya, efektivitas suatu 

akad tidak hanya dinilai dari validitas hukumnya, tetapi juga dari dampaknya 

terhadap keadilan sosial dan stabilitas ekonomi. Di sinilah letak urgensi kajian ini: 

membandingkan secara konseptual dan praktis dua akad utama dalam pembiayaan 

syariah, dan menelaah bagaimana keduanya mengelola risiko serta merealisasikan 

nilai keadilan dalam operasionalisasi lembaga keuangan syariah modern 

(Mohieldin et al., 2011; Salleh & Zainal, 2022). 

Dengan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk memberikan 

analisis komparatif terhadap akad musyarakah dan mudharabah dengan fokus pada 

efisiensi manajemen risiko dan implementasi nilai keadilan dalam konteks 

pembiayaan syariah. Kajian ini diharapkan mampu menjembatani gap antara teori 

fiqh klasik dengan realitas praktik industri keuangan syariah kontemporer, serta 

memberikan rekomendasi kebijakan dan desain kontrak yang lebih aplikatif dan 

sesuai dengan prinsip syariah serta tuntutan tata kelola modern. 

METHODS 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 

studi kepustakaan (library research), yang lazim digunakan dalam kajian hukum 

ekonomi Islam, khususnya dalam menganalisis doktrin fikih, kebijakan 

pembiayaan syariah, dan praktik institusi keuangan Islam secara normatif dan 

konseptual. Metode ini relevan karena fokus utama kajian ini adalah 

membandingkan dua bentuk akad syariah, yaitu Musyarakah dan Mudharabah, 

tidak hanya dari aspek teoritis tetapi juga dari sisi penerapan praktis, dengan 

mempertimbangkan dimensi risiko dan nilai keadilan sebagai variabel utama. 

Menurut Adzis et al. (2021), pendekatan kepustakaan dalam studi ekonomi Islam 

memungkinkan eksplorasi menyeluruh terhadap teks-teks normatif dan praktik 

kontemporer secara seimbang dalam satu kerangka analisis holistik. 

Data diperoleh melalui telaah kritis terhadap literatur primer dan sekunder. 

Literatur primer meliputi kitab-kitab fiqh klasik dari empat mazhab, fatwa Dewan 

Syariah Nasional-MUI (DSN-MUI), serta regulasi dari otoritas keuangan seperti 

Otoritas Jasa Keuangan (OJK) dan Bank Indonesia. Sementara itu, literatur 

sekunder mencakup artikel ilmiah yang terbit dalam jurnal internasional bereputasi 

dalam 5 tahun terakhir, seperti Journal of Islamic Accounting and Business 

Research, ISRA International Journal of Islamic Finance, dan Review of Islamic 

Economics. Literatur-literatur ini dipilih secara purposif berdasarkan relevansi 

topik, keterbaruan, dan kontribusi ilmiahnya terhadap isu manajemen risiko, 

keadilan ekonomi, dan efisiensi pembiayaan syariah (Khan et al., 2020; Salleh & 

Zainal, 2022; Aziz & Abdullah, 2023). 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

78 
 

Adapun teknik analisis data yang digunakan adalah content analysis dan 

comparative legal analysis. Content analysis digunakan untuk menelaah konsep, 

prinsip, dan argumen normatif yang terdapat dalam referensi utama terkait struktur 

akad Musyarakah dan Mudharabah, sedangkan comparative legal analysis 

dimanfaatkan untuk mengidentifikasi perbedaan signifikan antara kedua akad 

dalam hal risiko usaha, distribusi keuntungan/kerugian, dan pengaruhnya terhadap 

pencapaian prinsip keadilan dalam transaksi keuangan Islam. Metode ini 

mengadopsi model tiga tahap dari Creswell & Poth (2018): (1) data condensation—

pemilahan informasi relevan dari berbagai sumber; (2) data display—penyajian dan 

kategorisasi tematik; serta (3) drawing conclusion—penarikan simpulan 

berdasarkan integrasi hasil analisis. 

Dalam rangka menjaga validitas kajian, penelitian ini menggunakan source 

triangulation melalui pembandingan antara sumber hukum Islam klasik (fiqh), 

fatwa otoritatif, dan praktik industri keuangan Islam masa kini. Triangulasi ini 

sangat penting untuk mencegah bias sektoral dan memastikan bahwa simpulan yang 

ditarik memiliki relevansi baik dari sisi hukum Islam maupun perspektif ekonomi 

syariah kontemporer. Selain itu, prinsip maqashid al-shariah dijadikan sebagai 

kerangka evaluatif utama untuk menilai sejauh mana struktur dan praktik kedua 

akad tersebut mampu memenuhi tujuan syariah dalam melindungi harta, 

menegakkan keadilan, serta mendorong kemitraan usaha yang produktif dan etis 

(Mohamed & Yusof, 2020; Sairally, 2021). 

RESULT AND DISCUSSION 

Karakteristik Teoritis Akad Musyarakah dan Mudharabah 

Akad Musyarakah dan Mudharabah merupakan dua bentuk utama dari 

kontrak kemitraan (partnership contracts) dalam sistem keuangan Islam yang 

bersumber dari praktik ekonomi pada masa awal Islam dan diperkuat oleh 

konstruksi hukum dalam literatur fiqh klasik. Secara bahasa, musyarakah berasal 

dari kata syirkah yang berarti persekutuan atau kebersamaan dalam kepemilikan, 

sedangkan mudharabah berasal dari akar kata dh-r-b, yang dalam konteks ini 

berarti “melakukan perjalanan bisnis.” Dalam perspektif yurisprudensi Islam, 

kedua akad ini diklasifikasikan sebagai akad mu’āmalāt māliyah (transaksi 

keuangan) yang dibangun atas dasar prinsip kepercayaan (amanah), keadilan, dan 

bagi hasil (profit and loss sharing), serta berada dalam kategori akad ghayr 

mu‘āwadāt atau kontrak non-komutatif, di mana tidak ada jaminan pasti atas 

keuntungan (Zainal & Salleh, 2022). 

Menurut Mazhab Hanafi, musyarakah dipahami sebagai akad yang 

memberikan hak milik bersama kepada dua pihak atau lebih atas modal dan 

keuntungan yang diperoleh dari suatu usaha. Dalam Al-Hidayah karya Al-

Marghinani, dijelaskan bahwa akad syirkah terjadi ketika dua pihak 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

79 
 

menyumbangkan modal untuk dikelola bersama dan hasilnya dibagi sesuai 

kesepakatan. Sebaliknya, dalam akad mudharabah, menurut Hanafiyah, hubungan 

tersebut terjadi ketika satu pihak menyediakan modal, dan pihak lain menyediakan 

tenaga dan keahlian untuk menjalankan usaha. Mudharabah dipandang sebagai 

bentuk syirkah khusus dalam keuntungan, bukan kepemilikan modal (Adzis et al., 

2021). 

Mazhab Maliki, yang lebih kontekstual dalam pendekatannya, 

mendefinisikan musyarakah sebagai pemberian izin dua pihak terhadap satu sama 

lain untuk mengelola harta bersama dalam aktivitas bisnis. Sedangkan mudharabah 

(disebut juga qiradh dalam istilah Maliki) didefinisikan sebagai pemberian modal 

oleh satu pihak kepada pihak lain untuk diperdagangkan dengan sistem bagi hasil. 

Maliki menekankan aspek tasharruf (otoritas bertindak) yang dimiliki mudharib 

sebagai bagian dari kesepakatan, dengan syarat bahwa tidak boleh ada pembatasan 

ekstrem yang menghambat kinerja pengelola dana (Aziz & Abdullah, 2023). 

Dalam Mazhab Syafi’i, musyarakah didefinisikan sebagai bentuk 

kepemilikan bersama atas suatu objek atau aset yang tidak dapat dibedakan antara 

bagian satu pihak dengan pihak lainnya. Pendekatan ini berakar dari prinsip tamlik 

musytarak (co-ownership). Sementara itu, mudharabah dimaknai sebagai 

pemberian modal oleh pemilik kepada pengelola dengan keuntungan dibagi 

berdasarkan nisbah yang disepakati, dan kerugian ditanggung sepenuhnya oleh 

pemilik modal, kecuali ada kelalaian (tafrith) dari mudharib. Imam Nawawi dalam 

al-Majmu’ menjelaskan bahwa akad ini menuntut sifat amanah yang tinggi dari 

pengelola, dan validitasnya sangat tergantung pada kejelasan modal, nisbah 

keuntungan, dan kesesuaian aktivitas usaha dengan prinsip syariah (Mohamed & 

Yusof, 2020). 

Mazhab Hanbali mengadopsi pandangan yang lebih luas terhadap definisi 

syirkah, yakni sebagai bentuk kerjasama dalam kepemilikan atau dalam akad bisnis. 

Mereka mengklasifikasikan musyarakah sebagai bagian dari syirkah al-‘uqud (akad 

kerjasama bisnis) dan membolehkan fleksibilitas dalam pengelolaan modal, selama 

tidak bertentangan dengan prinsip syariah. Sementara mudharabah, menurut 

pandangan Hanbali yang tercermin dalam karya Ibn Qudamah al-Mughni, adalah 

akad pemberian harta kepada pengelola untuk dikembangkan dalam aktivitas yang 

produktif, dengan hasil dibagi berdasarkan kesepakatan nisbah awal. Keunggulan 

pendekatan Hanbali terletak pada penekanan mereka terhadap syarat-syarat yang 

menjamin keabsahan kontrak, seperti tidak adanya unsur gharar (ketidakjelasan) 

dan riba (Aziz, 2022). 

Secara normatif, posisi hukum Musyarakah dan Mudharabah telah 

diperkuat melalui fatwa-fatwa resmi Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama 

Indonesia. Fatwa DSN-MUI No. 08/DSN-MUI/IV/2000 tentang pembiayaan 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

80 
 

Musyarakah menjelaskan bahwa semua pihak wajib menyertakan modal dan 

pembagian hasil didasarkan pada kesepakatan awal, sementara kerugian ditanggung 

berdasarkan proporsi modal. Sementara itu, Fatwa No. 07/DSN-MUI/IV/2000 

menegaskan bahwa dalam Mudharabah, pemilik modal tidak diperkenankan untuk 

mengintervensi kebijakan pengelolaan usaha, kecuali dalam bentuk pengawasan 

umum, dan tanggung jawab kerugian tetap pada pemodal kecuali ada bukti 

kelalaian atau penyimpangan dari mudharib (DSN-MUI, 2000). 

Kajian literatur kontemporer menunjukkan bahwa dalam praktik ekonomi 

modern, kedua akad ini menghadapi tantangan besar dalam hal pengawasan, 

manajemen risiko, dan struktur insentif. Adzis et al. (2021) mencatat bahwa 

perbedaan utama kedua akad ini terletak pada distribusi tanggung jawab manajerial 

dan eksposur risiko. Musyarakah memberikan peluang bagi keterlibatan bersama 

dan pengambilan keputusan kolektif, yang sering dianggap lebih adil, tetapi juga 

lebih rawan konflik internal. Sebaliknya, Mudharabah menawarkan fleksibilitas 

tinggi bagi pengelola dana, namun memerlukan pengawasan kontraktual dan 

akuntabilitas yang ketat agar tidak terjadi penyalahgunaan dana atau informasi 

asimetris. Salleh dan Zainal (2022) menambahkan bahwa dalam konteks 

pembiayaan digital dan fintech syariah, rekonstruksi struktur kontrak kemitraan 

harus dilakukan dengan menyesuaikan regulasi kontemporer dan prinsip shariah 

compliance yang lebih dinamis. 

Konsep kepemilikan (milkiyyah), partisipasi modal, dan mekanisme 

pembagian risiko merupakan elemen krusial dalam membedakan struktur akad 

Musyarakah dan Mudharabah. Keduanya berangkat dari prinsip umum ta‘āwun 

(kerja sama) dan ‘adl (keadilan), namun berbeda dalam konstruksi kepemilikan dan 

distribusi tanggung jawab atas kerugian. Pada dasarnya, akad Musyarakah 

menciptakan hubungan kepemilikan bersama (joint ownership) atas modal dan aset 

usaha antara semua pihak yang terlibat. Setiap mitra (syarik) memiliki hak yang 

proporsional terhadap modal yang disetorkan dan berhak turut serta dalam 

pengambilan keputusan usaha. Oleh karena itu, baik keuntungan maupun kerugian 

dibagi sesuai dengan kontribusi modal aktual. Dalam sistem ini, partisipasi aktif 

dari masing-masing pihak menjadi keharusan agar prinsip keterlibatan 

(musyarakah fi al-ra’y wa al-‘amal) dapat terwujud (Zainal & Salleh, 2022; Adzis 

et al., 2021). 

Sebaliknya, akad Mudharabah menciptakan struktur yang lebih hierarkis 

dan berbasis kepercayaan (amanah) sepenuhnya. Dalam skema ini, hanya terdapat 

satu pemilik modal (shahib al-mal) yang menyertakan dana secara penuh, 

sementara pihak lainnya (mudharib) bertugas mengelola usaha secara mandiri. 

Tidak ada kepemilikan bersama atas modal ataupun aset usaha—mudharib hanya 

memiliki hak atas bagian keuntungan, bukan terhadap modal itu sendiri. Kerugian 

dalam bentuk kerugian finansial ditanggung sepenuhnya oleh pemilik modal, 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

81 
 

kecuali jika kerugian tersebut timbul akibat kelalaian, penipuan, atau 

penyimpangan (tafrith wa ta‘addī) oleh pengelola (Mohamed & Yusof, 2020; Aziz 

& Abdullah, 2023). Hubungan ini menuntut tingkat kepercayaan dan 

profesionalisme yang tinggi, namun rentan terhadap asimetri informasi dan moral 

hazard apabila tidak diimbangi dengan mekanisme kontrol yang memadai. 

Partisipasi modal dalam Musyarakah bersifat simetris: semua pihak 

menyumbang dana dan secara prinsip juga dapat berkontribusi dalam bentuk 

keterampilan atau tenaga kerja. Hal ini menciptakan ikatan kepemilikan dan 

tanggung jawab bersama, yang dapat mendorong rasa keadilan distributif karena 

pihak yang berkontribusi besar juga menanggung risiko besar. Dalam Mudharabah, 

hanya shahib al-mal yang menyumbang modal, sedangkan kontribusi mudharib 

berbentuk tenaga, waktu, dan keterampilan. Oleh karena itu, mudharib tidak 

menanggung kerugian kecuali dalam kondisi pelanggaran kontrak. Struktur ini 

menimbulkan ketimpangan beban risiko dan dapat melemahkan insentif untuk 

transparansi dalam pelaporan, terutama ketika pengawasan institusional dan 

kontraktual masih lemah (Khan et al., 2020; Sairally, 2021). 

Dalam konteks modern, lembaga keuangan syariah cenderung membatasi 

partisipasi modal nasabah hanya sebagai shahib al-mal (pada produk mudharabah 

mutlaqah) atau dalam bentuk musyarakah mutanaqisah, di mana porsi kepemilikan 

bank secara bertahap dibeli oleh nasabah melalui pembayaran angsuran. Namun, 

data menunjukkan bahwa praktik perbankan syariah lebih banyak menggunakan 

model kontrak pembiayaan berbasis utang (murabahah) dibandingkan kontrak 

kemitraan ini karena risiko partisipatif yang tinggi, baik dari sisi manajemen 

operasional maupun akuntabilitas kinerja usaha (Salleh & Zainal, 2022; Aziz, 

2022). 

Ketimpangan dalam pembagian risiko dan tanggung jawab ini menjadi 

alasan penting untuk merancang instrumen tata kelola (governance) yang lebih kuat 

dalam akad-akad kemitraan. Para ahli seperti Mohamed dan Yusof (2020) 

mengusulkan pendekatan risk-governance alignment, yakni mekanisme yang 

menyelaraskan struktur pembagian risiko dengan sistem pengawasan internal dan 

eksternal, termasuk keterlibatan dewan pengawas syariah dan kewajiban pelaporan 

yang diaudit. Hal ini menjadi penting untuk memastikan bahwa partisipasi modal 

yang tidak simetris (seperti dalam mudharabah) tidak menciptakan ketidakadilan 

bagi salah satu pihak, terutama ketika pengelolaan dilakukan oleh individu atau 

lembaga yang memiliki kekuatan negosiasi yang lebih besar. 

Dengan demikian, karakteristik kepemilikan dalam Musyarakah dan 

Mudharabah memiliki implikasi langsung terhadap distribusi keuntungan, alokasi 

risiko, dan desain pengelolaan yang etis. Dalam kerangka maqashid al-shariah, 

struktur yang adil adalah struktur yang menjamin bahwa kontribusi sebanding 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

82 
 

dengan risiko, dan bahwa semua pihak memiliki peluang untuk mendapatkan 

manfaat dan meminimalkan potensi eksploitasi. Oleh karena itu, pilihan akad dalam 

suatu transaksi keuangan syariah tidak hanya harus mempertimbangkan aspek 

legalitas syariah, tetapi juga nilai-nilai keadilan, partisipasi, dan keberlanjutan yang 

mendasarinya (Sairally, 2021; Adzis et al., 2021). 

Dimensi Risiko dan Mitigasinya dalam Musyarakah dan Mudharabah 

Salah satu tantangan utama dalam implementasi akad Musyarakah dan 

Mudharabah di sektor keuangan syariah kontemporer adalah tingginya potensi 

risiko asimetris dan moral hazard. Kedua jenis akad ini, karena berlandaskan pada 

prinsip kepercayaan dan tanpa jaminan pengembalian modal secara tetap, membuka 

ruang yang luas bagi ketidakseimbangan informasi (information asymmetry) antara 

pihak pemilik modal dan pengelola usaha. Dalam situasi ini, pihak yang memiliki 

keunggulan informasi—biasanya pengelola atau mitra aktif—dapat bertindak 

oportunistik, menyembunyikan informasi penting terkait pendapatan atau biaya 

usaha, yang pada akhirnya merugikan mitra lainnya, khususnya pihak pemilik 

modal (Mohamed & Yusof, 2020). 

Dalam akad Mudharabah, risiko asimetris terjadi secara inheren karena 

hanya satu pihak yang aktif dalam pengelolaan usaha, yaitu mudharib, sedangkan 

pihak shahib al-mal tidak memiliki akses langsung terhadap operasional bisnis. 

Ketergantungan total terhadap laporan dan informasi dari pengelola menciptakan 

risiko tinggi atas distorsi data kinerja keuangan. Jika tidak ada sistem akuntabilitas 

dan pelaporan yang transparan, maka pemilik modal bisa mengalami kerugian 

akibat pengelolaan yang tidak efisien atau tidak jujur. Studi oleh Aziz & Abdullah 

(2023) menunjukkan bahwa lebih dari 60% kegagalan kontrak Mudharabah di 

institusi keuangan mikro syariah di Asia Tenggara berkaitan dengan 

ketidakmampuan pemilik modal untuk memverifikasi klaim keuntungan yang 

dilaporkan oleh pengelola. 

Adapun pada akad Musyarakah, meskipun secara teoretik terdapat 

partisipasi aktif dari semua mitra, risiko asimetris tetap mungkin terjadi, terutama 

dalam kasus Musyarakah Mutanaqisah atau ketika salah satu mitra mengambil 

peran dominan dalam operasional. Dalam skema seperti ini, informasi yang 

berkaitan dengan pengelolaan usaha, distribusi keuntungan, dan perhitungan biaya 

dapat dikuasai oleh satu pihak, sementara mitra lainnya hanya mendapatkan laporan 

secara berkala. Ketidakseimbangan ini berpotensi menciptakan konflik 

kepentingan, khususnya jika laporan keuangan tidak diaudit secara independen. 

Penelitian oleh Salleh dan Zainal (2022) mencatat bahwa keberhasilan Musyarakah 

sangat bergantung pada sistem pengambilan keputusan bersama dan dokumentasi 

yang transparan, terutama dalam proyek properti, pembiayaan UMKM, atau 

investasi kolektif. 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

83 
 

Risiko moral hazard dalam konteks akad ini tidak hanya terkait dengan 

potensi manipulasi laporan, tetapi juga menyangkut perilaku pengelola dalam 

menjalankan aktivitas usaha. Karena tidak ada kewajiban mengembalikan modal 

pada akad Mudharabah (kecuali terbukti lalai), pengelola usaha cenderung tidak 

memiliki insentif untuk berhati-hati dalam mengambil keputusan bisnis. Ini dikenal 

sebagai limited downside incentive—ketika pihak pengelola tidak menanggung 

kerugian, namun memperoleh bagian keuntungan jika berhasil. Model insentif ini 

menimbulkan ketidakseimbangan beban risiko dan bisa mendorong perilaku 

spekulatif atau tidak bertanggung jawab jika tidak ada pengawasan yang ketat. 

Dalam konteks ini, Adzis et al. (2021) merekomendasikan penerapan mekanisme 

profit verification audits, laporan keuangan real-time berbasis digital, serta 

pelibatan dewan pengawas syariah untuk memperkuat transparansi dan integritas 

akad. 

Tingginya risiko asimetris dan moral hazard juga menyebabkan lembaga 

keuangan syariah enggan mengimplementasikan akad-akad berbasis bagi hasil 

secara luas. Data dari World Bank (Mohieldin et al., 2021) menunjukkan bahwa 

lebih dari 75% pembiayaan bank syariah secara global masih didominasi oleh akad 

berbasis jual beli seperti Murabahah, dibandingkan dengan Musyarakah dan 

Mudharabah. Ini mencerminkan adanya tantangan sistemik dalam mengelola risiko 

non-konvensional, khususnya dalam ekosistem regulasi yang belum sepenuhnya 

mendukung pelaksanaan akad kemitraan dengan sistem akuntansi dan audit Islami 

yang efektif. 

Untuk menjawab tantangan ini, diperlukan pendekatan struktural dalam 

desain kontrak syariah dan tata kelola (governance) lembaga keuangan. Beberapa 

rekomendasi yang berkembang dalam literatur mutakhir mencakup: (1) kewajiban 

penggunaan sistem pelaporan keuangan berbasis IFRS-Syariah atau AAOIFI; (2) 

keterlibatan aktif dewan pengawas syariah dalam proses due diligence akad; (3) 

pembentukan lembaga mediasi syariah untuk menyelesaikan sengketa antar mitra; 

dan (4) penyusunan klausul sanksi dan insentif dalam dokumen kontrak (shurut al-

‘aqd) untuk menyeimbangkan hak dan kewajiban masing-masing pihak (Sairally, 

2021; Aziz, 2022). 

Efisiensi risiko dalam sistem keuangan Islam, khususnya dalam kontrak 

kemitraan seperti Musyarakah dan Mudharabah, bergantung pada seberapa baik 

risiko usaha dapat dibagi, dimitigasi, dan dikelola tanpa mengorbankan prinsip 

syariah. Pada hakikatnya, kedua akad ini dirancang untuk menciptakan risk sharing, 

bukan risk shifting, sebagaimana yang lazim terjadi dalam sistem keuangan 

konvensional berbasis bunga. Namun dalam praktik, efektivitas pembagian risiko 

dalam akad-akad tersebut sangat ditentukan oleh struktur kelembagaan, desain 

kontrak, serta kemampuan mitra dalam mengelola usaha secara profesional dan 

transparan (Mohamed & Yusof, 2020; Sairally, 2021). 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

84 
 

Dalam akad Musyarakah, risiko usaha ditanggung secara proporsional 

berdasarkan kontribusi modal masing-masing pihak. Model ini dianggap lebih 

efisien secara teoritis karena semua pihak memiliki skin in the game—yaitu insentif 

untuk memastikan bahwa usaha berjalan dengan baik karena kerugian akan 

berdampak langsung pada mereka. Struktur ini memotivasi pengambilan keputusan 

yang lebih berhati-hati dan kolektif, serta memperkecil peluang moral hazard jika 

tata kelola internal dapat diberlakukan secara adil. Studi oleh Salleh dan Zainal 

(2022) menunjukkan bahwa kemitraan Musyarakah yang dilengkapi dengan 

klausul tanggung jawab kolektif, pembagian kewenangan yang seimbang, dan 

evaluasi periodik kinerja usaha, dapat menciptakan sistem yang relatif efisien dalam 

membagi dan mengelola risiko. 

Sementara itu, Mudharabah menunjukkan tantangan yang lebih kompleks 

dalam efisiensi risiko karena hanya satu pihak yang menanggung kerugian modal, 

yakni shahib al-mal, sedangkan pengelola (mudharib) tidak memiliki keterikatan 

finansial secara langsung. Risiko ini diperparah apabila struktur kontrak tidak 

menetapkan mekanisme pengawasan yang memadai terhadap penggunaan modal. 

Di sisi lain, fleksibilitas yang diberikan kepada mudharib untuk mengelola usaha 

tanpa intervensi dapat menjadi keunggulan efisiensi manajerial, terutama dalam 

mudharabah mutlaqah, selama pengelola tersebut profesional, jujur, dan kompeten. 

Namun, kenyataannya, lembaga keuangan syariah cenderung menghindari akad ini 

karena tidak efisien dalam jangka panjang tanpa sistem kontrol risiko yang kuat 

(Aziz & Abdullah, 2023). 

Kelemahan utama dalam efisiensi manajemen kemitraan terletak pada tidak 

adanya risk governance framework yang terstandar dalam industri keuangan 

syariah. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa banyak kontrak kemitraan 

syariah tidak memasukkan klausul sanksi, insentif berbasis kinerja, atau mekanisme 

mediasi jika terjadi perselisihan. Hal ini menyebabkan banyak konflik dalam akad 

Musyarakah maupun Mudharabah berakhir pada kerugian finansial, pembubaran 

usaha, atau bahkan gugatan hukum. Adzis et al. (2021) menekankan bahwa 

keberadaan tata kelola berbasis maqashid al-shariah seperti integritas, amanah, dan 

keadilan distribusi perlu dioperasionalkan dalam bentuk kebijakan internal, sistem 

kontrak digital, dan pelatihan tata kelola usaha bagi para mitra. 

Dari sisi operasional lembaga keuangan, efisiensi risiko dapat ditingkatkan 

dengan penerapan prinsip tiered governance, yaitu pengelompokan risiko 

berdasarkan jenis usaha, profil mitra, dan jangka waktu kontrak. Lembaga dapat 

menggunakan skema mitigasi seperti penunjukan pendamping usaha, laporan 

keuangan berbasis sistem daring (real-time reporting), dan audit berkala oleh 

lembaga eksternal independen yang memahami karakteristik keuangan Islam. 

Menurut Khan et al. (2020), penerapan teknologi fintech syariah yang berbasis 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

85 
 

blockchain dan smart contract menjadi salah satu solusi potensial untuk 

meningkatkan efisiensi dan akuntabilitas dalam kontrak berbasis bagi hasil. 

Dalam studi komparatif di Indonesia dan Malaysia, Mohamed dan Yusof 

(2020) menemukan bahwa efisiensi risiko pada kontrak Musyarakah lebih tinggi 

ketika pihak bank atau lembaga keuangan turut serta dalam manajemen usaha 

secara aktif atau semi-aktif. Di sisi lain, Mudharabah menunjukkan efisiensi yang 

lebih baik dalam pembiayaan mikro dan kegiatan sosial (seperti venture 

philanthropy) yang berbasis kepercayaan sosial dan nilai-nilai komunitas. Dengan 

demikian, pemilihan jenis akad harus mempertimbangkan profil risiko, skala usaha, 

serta kompetensi masing-masing pihak yang terlibat dalam kontrak. 

Dari sudut pandang maqashid al-shariah, efisiensi risiko bukan sekadar soal 

angka kerugian atau keuntungan, tetapi tentang kemampuan sistem keuangan 

syariah dalam menciptakan keadilan, menjaga keberlanjutan usaha, dan 

menghindari konflik berkepanjangan. Akad yang gagal menyeimbangkan risiko 

secara proporsional dan tidak memberikan ruang dialog serta pengawasan justru 

akan berujung pada ketimpangan, eksklusi finansial, dan potensi eksploitasi mitra 

yang lemah. Oleh karena itu, pembaruan struktur kontrak dan desain tata kelola 

dalam akad kemitraan merupakan kebutuhan mendesak agar sistem pembiayaan 

syariah tetap relevan dan berdaya saing di era keuangan digital (Sairally, 2021). 

Nilai Keadilan dalam Perspektif Maqashid Syariah 

Keadilan merupakan fondasi etika dalam sistem keuangan Islam, dan 

menjadi prinsip normatif utama dalam akad-akad muamalah, termasuk Musyarakah 

dan Mudharabah. Keadilan dalam konteks ini tidak hanya dimaknai secara legal-

formal sebagai kesesuaian dengan syariah, tetapi juga secara substantif sebagai 

keadilan distributif (‘adl fi al-taqsīm), yakni distribusi manfaat dan risiko secara 

proporsional sesuai kontribusi dan tanggung jawab para pihak. Dalam kerangka 

maqashid al-shariah, prinsip keadilan tidak hanya bertujuan untuk melindungi hak 

masing-masing pihak, tetapi juga memastikan bahwa transaksi tidak menyebabkan 

ketimpangan struktural, eksploitasi, atau kerugian sepihak (Sairally, 2021; 

Mohamed & Yusof, 2020). 

Akad Musyarakah secara teoritis lebih mampu mewujudkan bentuk 

keadilan distributif karena semua pihak terlibat secara aktif dalam kontribusi modal, 

partisipasi usaha, serta penanggung kerugian. Setiap mitra dalam Musyarakah 

menanggung risiko sesuai dengan proporsi modal yang disetor, dan berhak atas 

keuntungan berdasarkan nisbah yang disepakati. Struktur simetris ini menciptakan 

equality of burden and benefit, di mana tidak ada pihak yang berada dalam posisi 

dominan secara finansial ataupun operasional. Menurut Salleh dan Zainal (2022), 

keunggulan utama Musyarakah terletak pada semangat kolektif dan akuntabilitas 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

86 
 

bersama yang dapat memperkuat rasa tanggung jawab dan etika usaha di antara para 

mitra. 

Sebaliknya, akad Mudharabah cenderung menimbulkan ketimpangan 

tanggung jawab karena hanya pemilik modal (shahib al-mal) yang menanggung 

risiko kerugian finansial, sementara mudharib tidak menanggung kerugian kecuali 

karena kelalaian atau pelanggaran kontrak. Pada satu sisi, hal ini sejalan dengan 

prinsip syariah bahwa kerugian modal hanya dibebankan kepada pemiliknya karena 

mudharib tidak memiliki kepemilikan atas modal. Namun pada sisi lain, struktur 

ini dapat menimbulkan ketidakadilan apabila pengelola tidak bertindak profesional 

atau ketika pemilik modal tidak memiliki mekanisme kontrol yang memadai. Studi 

empiris oleh Aziz & Abdullah (2023) menunjukkan bahwa akad Mudharabah 

rentan terhadap kegagalan keadilan distribusi jika tidak dilengkapi dengan 

transparansi pelaporan keuangan dan sistem insentif yang seimbang. 

Dari perspektif maqashid al-shariah, konsep ‘adl dan maslahah 

menghendaki bahwa semua pihak yang terlibat dalam suatu akad harus menerima 

manfaat yang sebanding dengan kontribusinya dan tidak menanggung kerugian 

yang tidak seharusnya. Dalam Musyarakah, keadilan dicapai melalui simetri 

kontribusi-risiko, sedangkan dalam Mudharabah, keadilan hanya dapat dicapai 

apabila pengelola menjalankan amanahnya secara optimal dan pemilik modal 

mampu melakukan pengawasan yang proporsional. Hal ini menuntut keberadaan 

sistem audit dan tata kelola syariah yang kuat untuk menyeimbangkan hak dan 

kewajiban secara nyata, bukan sekadar normatif. Adzis et al. (2021) menekankan 

bahwa pencapaian keadilan dalam kontrak kemitraan sangat bergantung pada detail 

desain kontrak dan kesepakatan awal (shurut al-‘aqd) yang mengatur hak, 

kewajiban, sanksi, dan insentif secara eksplisit. 

Lebih jauh, sistem keuangan syariah kontemporer menghadapi tantangan 

dalam mempertahankan keadilan ini ketika akad-akad kemitraan berhadapan 

dengan struktur pasar yang tidak simetris, seperti dalam pembiayaan usaha mikro 

atau proyek infrastruktur besar. Dalam kasus usaha mikro, misalnya, Mudharabah 

sering digunakan karena fleksibilitasnya, namun keadilan dapat terganggu jika bank 

syariah menuntut nisbah keuntungan yang terlalu tinggi atau membebankan biaya-

biaya administrasi yang tidak proporsional. Sedangkan dalam proyek besar, 

Musyarakah bisa menjadi alat yang adil dan efektif, tetapi hanya jika semua pihak 

memiliki kapasitas dan kekuatan negosiasi yang seimbang (Mohamed & Yusof, 

2020; Khan et al., 2020). 

Oleh karena itu, untuk memastikan keadilan distributif dalam praktik akad 

Musyarakah dan Mudharabah, perlu diterapkan strategi konkret seperti: (1) 

transparansi dalam penentuan nisbah keuntungan; (2) penyusunan klausul proteksi 

risiko dalam kontrak awal; (3) audit keuangan berkala yang berbasis prinsip 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

87 
 

syariah; dan (4) edukasi kontraktual terhadap semua pihak agar memahami 

implikasi hak dan tanggung jawabnya secara utuh. Tanpa intervensi kebijakan dan 

tata kelola yang mendukung, struktur formal akad saja tidak cukup untuk menjamin 

keadilan dalam transaksi (Sairally, 2021; Adzis et al., 2021). 

Di balik semangat kemitraan dan keadilan yang menjadi ciri khas akad 

Musyarakah dan Mudharabah, struktur implementatif dari kedua akad ini 

berpotensi menciptakan atau memperkuat ketimpangan struktural di antara para 

pihak yang terlibat, terutama ketika kesenjangan informasi, kekuatan negosiasi, 

atau dominasi modal tidak diantisipasi secara sistematis dalam dokumen kontrak. 

Ketimpangan struktural di sini dimaknai sebagai kondisi di mana salah satu pihak 

memiliki posisi dominan dan akses eksklusif terhadap sumber daya strategis, baik 

berupa modal, informasi, atau kontrol kelembagaan, sehingga dapat mendistorsi 

prinsip ‘adl dan shura yang seharusnya menjadi dasar dalam akad muamalah 

(Kamla & Rammal, 2016; Sairally, 2021). 

Dalam konteks Mudharabah, ketimpangan ini tampak pada dominasi 

shahib al-mal yang menetapkan syarat-syarat nisbah keuntungan tanpa partisipasi 

sejajar dari mudharib. Seringkali, struktur akad tidak memberi ruang negosiasi bagi 

pengelola, terutama dalam skala mikro atau dalam hubungan pembiayaan antara 

bank dan pengusaha kecil. Akibatnya, pengelola usaha menerima rasio keuntungan 

yang rendah, dengan tanggung jawab besar atas kinerja operasional, sementara 

bank sebagai penyedia dana mengatur parameter yang sulit diubah (Aziz & 

Abdullah, 2023). Ketimpangan ini dapat menimbulkan forced compliance, di mana 

mudharib menjalankan usaha dalam tekanan, bukan kemitraan setara. 

Sebaliknya, dalam Musyarakah, ketimpangan muncul ketika ada 

disproportionate control oleh salah satu mitra yang memiliki modal lebih besar. 

Dalam banyak kasus, mitra dominan tidak hanya mengontrol keputusan strategis 

usaha, tetapi juga mengatur proses akuntansi dan pelaporan, sementara mitra 

minoritas hanya berfungsi sebagai kontributor pasif. Studi oleh Salleh & Zainal 

(2022) menunjukkan bahwa dalam proyek-proyek Musyarakah Mutanaqisah—

terutama pada sektor properti syariah—bank syariah seringkali menetapkan porsi 

kontrol dan jadwal pengambilalihan kepemilikan tanpa ruang tawar yang cukup 

dari nasabah, sehingga pola relasi ini menyerupai hubungan kreditur-debitur alih-

alih kemitraan sejajar. 

Isu ketimpangan struktural ini semakin relevan ketika melihat konteks 

sosial-ekonomi para pihak. Pelaku UMKM, perempuan pengusaha, atau komunitas 

marjinal seringkali berada dalam posisi negosiasi yang lemah, baik karena 

keterbatasan literasi keuangan syariah, ketiadaan jaminan aset, maupun 

ketergantungan tinggi terhadap lembaga pembiayaan. Adzis et al. (2021) mencatat 

bahwa tanpa pendampingan hukum dan literasi kontraktual, akad kemitraan syariah 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

88 
 

yang tampaknya adil dalam narasi fiqh justru menjadi alat penguatan eksklusi 

ekonomi. Ironisnya, lembaga yang mengklaim prinsip syariah compliance bisa 

mereproduksi relasi eksploitatif ketika desain kontraknya tidak sensitif terhadap 

konteks sosial struktural mitra lemah. 

Dalam ranah kebijakan, beberapa upaya telah dilakukan untuk mengatasi 

ketimpangan ini. Di Malaysia, misalnya, regulator mewajibkan dokumentasi 

tertulis yang lebih rinci dan pemeriksaan shariah governance terhadap setiap akad 

Mudharabah di lembaga keuangan syariah. Di Indonesia, Fatwa DSN-MUI mulai 

mendorong adanya klausul transparansi nisbah, audit berkala, dan mediasi syariah 

dalam konflik. Namun, belum semua praktik industri mematuhi prinsip ini secara 

konsisten, terutama di sektor mikro dan informal. Hal ini menunjukkan bahwa 

upaya de-jure belum tentu menjamin keadilan de-facto dalam relasi akad syariah 

(Mohamed & Yusof, 2020). 

Untuk mengatasi ketimpangan struktural dalam akad kemitraan, literatur 

mutakhir menawarkan beberapa pendekatan: pertama, penerapan participatory 

contract design, di mana semua pihak dilibatkan sejak awal dalam penyusunan 

klausul kontrak. Kedua, pembentukan lembaga advokasi kontraktual bagi pihak-

pihak ekonomi lemah, seperti koperasi syariah berbasis komunitas yang 

memberikan bantuan hukum dan penguatan posisi tawar. Ketiga, reformulasi akad 

Musyarakah dan Mudharabah dalam format smart contracts berbasis teknologi 

blockchain yang menyimpan semua kesepakatan secara transparan dan mengikat 

(Salleh & Zainal, 2022; Sairally, 2021). 

Dengan demikian, untuk mengaktualisasikan nilai keadilan dalam akad 

Musyarakah dan Mudharabah, tidak cukup hanya memastikan kepatuhan terhadap 

struktur fiqh semata, melainkan juga perlu adanya pembacaan kritis terhadap 

struktur relasi sosial yang melingkupi akad. Akad yang syar‘i secara hukum, tetapi 

timpang secara sosial, tidak akan mampu menghadirkan rahmah dan maslahah 

sebagaimana dikehendaki oleh maqashid al-shariah. 

Penerapan Praktis di Perbankan Syariah dan Tantangan Implementasi 

Meskipun Musyarakah dan Mudharabah secara teoritis dianggap sebagai 

bentuk ideal dari pembiayaan syariah karena menekankan pada prinsip keadilan dan 

bagi hasil, realitas industri menunjukkan preferensi yang kuat terhadap kontrak 

berbasis jual beli seperti Murabahah, Ijarah, dan Istishna’. Hal ini mencerminkan 

adanya ketimpangan antara teori normatif dalam literatur keuangan Islam dengan 

praktik aktual lembaga keuangan syariah di lapangan. Studi dari Iqbal dan Mirakhor 

(2020) bahkan menyebut fenomena ini sebagai “inversi praktik syariah,” di mana 

produk yang dianggap paling syariah secara konsep justru paling sedikit digunakan 

secara praktis. 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

89 
 

Beberapa alasan utama di balik kecenderungan ini adalah faktor risiko, 

profitabilitas, dan efisiensi administratif. Kontrak Murabahah menawarkan 

kepastian margin keuntungan dan struktur risiko yang rendah karena aset dijual 

dengan harga tetap, serta terdapat jaminan pembayaran dari nasabah. Sebaliknya, 

kontrak Musyarakah dan Mudharabah menempatkan lembaga keuangan dalam 

posisi yang sangat rentan terhadap fluktuasi pendapatan dan kerugian usaha, serta 

menuntut keterlibatan aktif dalam pengelolaan atau pemantauan usaha, yang tidak 

selalu feasible secara operasional. Menurut Mohamed dan Yusof (2020), sebagian 

besar bank syariah mengalami keterbatasan sumber daya manusia yang memahami 

manajemen risiko kemitraan, sehingga mereka lebih memilih kontrak jual beli 

sebagai strategi mitigasi risiko. 

Data empiris mendukung kecenderungan ini. Studi yang dilakukan oleh 

Salleh dan Zainal (2022) terhadap 10 bank syariah terkemuka di Malaysia dan 

Indonesia menunjukkan bahwa lebih dari 80% portofolio pembiayaan 

menggunakan Murabahah, sementara Musyarakah dan Mudharabah secara 

gabungan tidak mencapai 10%. Temuan serupa juga diperoleh dalam laporan World 

Bank (Mohieldin et al., 2021) yang mencatat bahwa instrumen berbasis bagi hasil 

cenderung hanya digunakan dalam pembiayaan mikro, filantropi, atau proyek 

eksperimen keuangan inklusif. 

Dari perspektif akuntansi dan pelaporan, Musyarakah dan Mudharabah 

memerlukan sistem monitoring yang jauh lebih kompleks. Pengukuran laba usaha 

yang akan dibagi tidak dapat dilakukan dengan pendekatan tetap karena sangat 

bergantung pada kinerja aktual usaha dan transparansi dari pihak mitra. Hal ini 

menuntut sistem pencatatan yang akurat, audit keuangan yang berkala, dan 

pemahaman mendalam tentang kondisi operasional usaha mitra. Sebaliknya, dalam 

Murabahah, pendapatan diakui sejak transaksi terjadi dan bersifat tetap, yang 

secara signifikan menyederhanakan proses pelaporan dan manajemen kinerja 

lembaga (Aziz & Abdullah, 2023). 

Selain aspek risiko dan akuntansi, pertimbangan regulasi juga turut 

mendorong preferensi terhadap kontrak non-kemitraan. Sebagian besar kerangka 

hukum perbankan syariah nasional di negara-negara Muslim belum menyediakan 

perlindungan hukum dan mekanisme penyelesaian sengketa yang cukup untuk akad 

berbasis kemitraan. Dalam kondisi seperti ini, bank syariah lebih memilih produk 

yang sifatnya “quasi-syariah” tetapi memiliki perlindungan legal dan administratif 

yang kuat. Adzis et al. (2021) menyebut fenomena ini sebagai “kompromi 

regulatif”, di mana industri memilih keamanan hukum dibandingkan kepatuhan 

normatif syariah secara ideal. 

Namun demikian, ada tren baru yang menunjukkan meningkatnya minat 

untuk mengembangkan kembali akad kemitraan melalui pendekatan teknologi. 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

90 
 

Konsep smart contracts berbasis blockchain, pelaporan keuangan real-time, dan 

integrasi dengan Islamic fintech menjadi harapan untuk merevitalisasi penggunaan 

akad Musyarakah dan Mudharabah. Model ini memungkinkan pengawasan 

otomatis, transparansi tinggi, dan kontrol terdistribusi terhadap kinerja usaha, yang 

pada akhirnya dapat mengurangi ketergantungan pada pendekatan tradisional yang 

berat di sisi lembaga keuangan (Salleh & Zainal, 2022). 

Implementasi akad Musyarakah dan Mudharabah dalam industri keuangan 

syariah mengalami perkembangan yang tidak merata di berbagai negara. Meskipun 

keduanya merupakan bentuk kemitraan yang paling ideal secara prinsip syariah, 

tantangan kelembagaan, kapasitas pelaksana, serta preferensi terhadap produk 

berbasis margin tetap telah mempengaruhi corak implementasi di tingkat lokal 

maupun global. Oleh karena itu, memahami bagaimana dua akad ini dijalankan di 

lapangan menjadi penting untuk mengevaluasi kesesuaian struktur kontrak dengan 

prinsip keadilan, efisiensi risiko, dan keberlanjutan usaha. 

Di Indonesia, Musyarakah banyak digunakan dalam skema pembiayaan 

KPR Syariah berbasis Musyarakah Mutanaqisah, terutama oleh bank-bank syariah 

besar seperti BSI, Bank Muamalat, dan BCA Syariah. Dalam skema ini, bank dan 

nasabah sama-sama memiliki porsi kepemilikan atas rumah yang dibiayai, dan 

nasabah membayar sewa kepada bank untuk bagian rumah yang belum dimilikinya. 

Seiring waktu, porsi kepemilikan nasabah meningkat hingga 100%. Model ini 

secara konseptual menjanjikan keadilan karena pembagian hak atas aset bersifat 

dinamis. Namun dalam praktik, kajian oleh Lestari et al. (2022) menunjukkan 

bahwa desain kontrak seringkali tidak memberikan fleksibilitas yang cukup pada 

nasabah dalam hal restrukturisasi, serta terdapat kurangnya transparansi mengenai 

porsi keuntungan bank, yang mengarah pada persepsi bahwa skema ini hanya 

replikasi dari akad utang konvensional. 

Sementara itu, akad Mudharabah lebih banyak ditemukan pada produk 

simpanan, seperti deposito dan tabungan mudharabah. Nasabah bertindak sebagai 

shahib al-mal yang menitipkan dana, sementara bank menjadi mudharib yang 

mengelola dana tersebut dalam aktivitas bisnis yang sesuai prinsip syariah. Namun, 

menurut riset oleh Aziz & Abdullah (2023), perbedaan utama dengan akad 

simpanan konvensional hanya terletak pada struktur istilah, karena pada 

kenyataannya, bank tetap menargetkan tingkat keuntungan tertentu yang membuat 

risiko sesungguhnya tetap ditanggung oleh bank, bukan nasabah. Akibatnya, 

semangat bagi hasil menjadi lemah karena perhitungan profit-sharing tidak 

mencerminkan fluktuasi usaha riil yang sesungguhnya. 

Dalam konteks pembiayaan usaha, Mudharabah banyak digunakan oleh 

Lembaga Keuangan Mikro Syariah (LKMS) seperti Baitul Maal wat Tamwil 

(BMT), terutama untuk memberdayakan UMKM yang tidak memiliki agunan 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

91 
 

untuk mengakses kredit bank. BMT Mitra Umat dan BMT Al-Hijrah, misalnya, 

menggunakan model Mudharabah Muqayyadah, di mana dana dari investor 

disalurkan secara khusus kepada pelaku usaha tertentu dengan kesepakatan nisbah. 

Studi oleh Susanti dan Ibrahim (2021) menunjukkan bahwa pendekatan ini efektif 

dalam memberdayakan pelaku usaha kecil berbasis komunitas, terutama karena 

relasi sosial dan kepercayaan kolektif menjadi dasar pengelolaan risiko. Namun, 

tantangan muncul ketika terjadi kegagalan usaha, karena tidak semua investor 

memahami bahwa mereka menanggung penuh kerugian finansial jika kegagalan 

tersebut bukan akibat kelalaian pengelola. 

Di tingkat global, implementasi Musyarakah secara progresif diterapkan 

dalam proyek infrastruktur dan investasi sektor riil. Misalnya, Islamic Development 

Bank (IsDB) menggunakan Musyarakah dalam pendanaan pembangunan 

pelabuhan dan energi di Afrika dan Asia Selatan, dengan skema pembagian laba 

rugi antara IsDB dan negara penerima dana. Pendekatan ini dinilai sejalan dengan 

prinsip pembangunan berkelanjutan berbasis kemitraan, serta mampu 

meningkatkan akuntabilitas keuangan negara penerima bantuan (Mohieldin et al., 

2021). 

Sementara itu, di Bahrain dan Malaysia, Mudharabah digunakan dalam 

produk Takaful atau asuransi syariah. Di sana, peserta bertindak sebagai investor 

(shahib al-mal), dan perusahaan pengelola dana sebagai mudharib. Hasil investasi 

dana premi dibagi berdasarkan nisbah yang telah disepakati. Model ini cukup 

berhasil karena operasionalisasi mudharabah dilengkapi dengan sistem audit 

syariah, pembagian dana risiko, dan struktur manajemen yang profesional. Studi 

oleh Salleh & Zainal (2022) menunjukkan bahwa keberhasilan model Mudharabah 

dalam Takaful tidak lepas dari kuatnya regulasi dan sistem pengawasan keuangan 

syariah yang sudah mapan. 

Namun, secara umum, adopsi kedua akad ini tetap dibatasi oleh masalah 

risiko, keterbatasan kapasitas manajerial, dan ketidaksiapan sistem keuangan dalam 

mendukung prinsip profit-loss sharing. Bahkan di negara-negara maju seperti Uni 

Emirat Arab, implementasi Mudharabah dan Musyarakah tetap minoritas 

dibandingkan dengan kontrak berbasis margin tetap. Hal ini menunjukkan bahwa 

keberhasilan implementasi tidak hanya tergantung pada legitimasi fiqh, tetapi juga 

pada struktur kelembagaan, teknologi, dan budaya tata kelola yang berlaku di setiap 

negara. 

Sintesis Komparatif dan Rekomendasi 

Hasil analisis mendalam terhadap akad Musyarakah dan Mudharabah 

menunjukkan bahwa kedua instrumen pembiayaan ini memiliki struktur hukum dan 

prinsip dasar yang kuat dalam sistem keuangan Islam, khususnya dalam 

menjunjung tinggi asas keadilan, kepercayaan, dan pembagian risiko. Namun, 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

92 
 

penerapannya di sektor keuangan kontemporer menunjukkan berbagai disparitas, 

baik dari sisi efisiensi risiko, keadilan distribusi, maupun kepatuhan pada prinsip-

prinsip maqashid al-shariah. Ketimpangan informasi, dominasi pihak tertentu, 

serta rendahnya literasi dan dukungan infrastruktur regulatif turut memperkuat 

tantangan implementatif yang dihadapi. Dalam konteks ini, diperlukan sintesis 

komparatif yang menyeluruh untuk menimbang kelebihan dan keterbatasan 

masing-masing akad secara sistematis, sekaligus merumuskan rekomendasi 

strategis yang dapat mendorong optimalisasi fungsi sosial dan ekonomi kedua akad 

tersebut dalam sistem pembiayaan syariah yang berkelanjutan. 

Tabel 1. Matriks perbandingan kritis 

Dimensi Musyarakah Mudharabah 

Struktur 

Kepemilikan 

Kepemilikan bersama atas 

modal dan aset usaha 

Hanya pemilik modal yang 

memiliki hak atas aset, 

mudharib hanya pengelola 

Kontribusi 

Modal 

Semua mitra wajib 

menyertakan modal, bisa 

dalam bentuk dana atau 

keahlian 

Modal disediakan 100% oleh 

shahib al-mal, mudharib 

hanya menyumbang keahlian 

Partisipasi 

Manajerial 

Bersifat kolektif; semua 

mitra dapat aktif dalam 

manajemen 

Hanya mudharib yang 

mengelola usaha 

Tanggung 

Jawab Kerugian 

Ditanggung bersama 

proporsional sesuai 

kontribusi modal 

Ditanggung sepenuhnya oleh 

shahib al-mal (kecuali karena 

kelalaian mudharib) 

Insentif dan 

Risiko Moral 

Insentif tinggi untuk 

keterlibatan aktif; risiko 

konflik manajemen 

Risiko moral hazard tinggi 

karena mudharib tidak 

menanggung kerugian modal 

Transparansi & 

Monitoring 

Memungkinkan kontrol 

bersama, tetapi menuntut 

sistem pelaporan akuntabel 

Bergantung pada laporan dari 

mudharib; asimetri informasi 

tinggi 

Efisiensi Risiko Lebih efisien jika tata kelola 

dan kontrol kolektif berjalan 

efektif 

Kurang efisien tanpa sistem 

pengawasan dan pelaporan 

yang kuat 

Keadilan 

Distributif 

Cenderung lebih adil secara 

proporsional dan partisipatif 

Perlu penguatan insentif dan 

kontrol agar seimbang dan 

adil 

Aplikasi Praktis Cocok untuk proyek besar, 

infrastruktur, KPR syariah, 

koperasi 

Cocok untuk simpanan, 

pembiayaan UMKM, takaful, 

dan proyek mikro 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

93 
 

Tantangan 

Implementasi 

Kompleksitas dalam 

pengambilan keputusan dan 

potensi konflik antar mitra 

Risiko moral hazard, 

kurangnya transparansi, dan 

ketergantungan tinggi 

Sumber: Analisis Dokumen 

Matriks di atas menunjukkan bahwa akad Musyarakah dan Mudharabah 

memiliki keunggulan dan keterbatasan masing-masing tergantung pada konteks 

penggunaannya. Musyarakah menekankan pada simetri kontribusi dan tanggung 

jawab, sehingga lebih cocok diterapkan dalam proyek-proyek jangka panjang yang 

menuntut partisipasi penuh dari semua mitra. Namun, implementasinya 

memerlukan sistem pengambilan keputusan bersama yang transparan dan struktur 

manajemen yang disepakati sejak awal untuk menghindari konflik internal (Salleh 

& Zainal, 2022). 

Sebaliknya, Mudharabah lebih fleksibel untuk kegiatan bisnis yang 

berskala kecil hingga menengah, terutama ketika pemilik modal tidak memiliki 

kapasitas atau keinginan untuk terlibat langsung dalam manajemen usaha. Akan 

tetapi, risiko informasi asimetris, moral hazard, dan ketidakseimbangan insentif 

menjadi isu utama yang harus diantisipasi dengan mekanisme tata kelola dan sistem 

audit berbasis syariah (Aziz & Abdullah, 2023; Sairally, 2021). 

Dalam perspektif maqashid al-shariah, keduanya mengandung potensi 

besar untuk mewujudkan keadilan ekonomi dan pemberdayaan produktif. Namun, 

tanpa perancangan kontrak yang cermat, edukasi kepada para pihak, dan regulasi 

pendukung yang tegas, implementasi di lapangan dapat melenceng dari prinsip 

keadilan dan amanah yang menjadi dasar keuangan syariah. 

Berdasarkan analisis komparatif terhadap akad Musyarakah dan 

Mudharabah, baik dari sisi konseptual, risiko, hingga penerapan praktis, menjadi 

jelas bahwa keduanya memiliki potensi besar untuk mendorong sistem pembiayaan 

syariah yang inklusif, adil, dan produktif. Namun, potensi tersebut belum 

sepenuhnya terwujud dalam praktik industri keuangan syariah kontemporer akibat 

berbagai hambatan struktural, termasuk rendahnya literasi kontraktual, 

ketimpangan relasi antara pihak, kelemahan sistem pengawasan, serta dominasi 

produk keuangan berbasis margin tetap. Oleh karena itu, diperlukan upaya strategis 

dan terstruktur dari berbagai pemangku kepentingan untuk merevitalisasi peran 

Musyarakah dan Mudharabah sebagai fondasi kemitraan ekonomi syariah yang 

sejati. Rekomendasi berikut disusun untuk menjawab tantangan tersebut dan 

menawarkan arah kebijakan serta inovasi yang relevan di tingkat regulasi, 

kelembagaan, maupun akademik. 

CONCLUSION 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

94 
 

Kajian ini menunjukkan bahwa akad Musyarakah dan Mudharabah, sebagai 

instrumen utama dalam sistem pembiayaan syariah berbasis kemitraan dan bagi 

hasil, memiliki karakteristik yang unik sekaligus kompleks. Dari sisi teori, 

keduanya berakar pada prinsip syirkah yang menekankan pada keadilan, 

kepercayaan, dan partisipasi produktif dalam usaha riil. Musyarakah menawarkan 

struktur kepemilikan bersama yang seimbang dan tanggung jawab risiko yang 

proporsional, sedangkan Mudharabah memberikan fleksibilitas pengelolaan usaha 

bagi pihak yang tidak memiliki modal, namun menyisakan asimetri tanggung jawab 

yang perlu dimitigasi secara cermat. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa Musyarakah cenderung lebih adil dalam 

konteks distribusi keuntungan dan risiko, namun menuntut keterlibatan aktif semua 

pihak dan sistem tata kelola kolektif yang kompleks. Sementara itu, Mudharabah 

lebih sederhana secara operasional, namun berisiko tinggi terhadap moral hazard 

dan ketimpangan struktural, terutama ketika tidak dilengkapi dengan mekanisme 

pengawasan dan kontrak yang rinci. Keduanya menghadapi tantangan 

implementasi di lapangan, termasuk minimnya literasi akad, preferensi industri 

terhadap margin tetap, serta belum optimalnya regulasi dan infrastruktur 

pendukung. 

Studi ini menegaskan pentingnya pendekatan kontraktual yang adaptif, tata 

kelola syariah yang transparan, serta reformasi struktural dalam kebijakan dan 

praktik lembaga keuangan syariah. Pembaruan pemikiran dan penerapan 

Musyarakah dan Mudharabah bukan hanya penting untuk menjaga kemurnian 

prinsip keuangan Islam, tetapi juga sebagai upaya menghadirkan sistem ekonomi 

yang adil, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat di era keuangan 

digital. 

REFERENCES 

Adzis, A. A., Mohamed, H., & Yaacob, H. (2021). “Understanding Islamic finance 

contract structures: A literature review.” ISRA International Journal of 

Islamic Finance, 13(2), 168–184. https://doi.org/10.1108/IJIF-03-2020-0055 

Ahmed, H. (2011). Product Development in Islamic Banks. Edinburgh: Edinburgh 

University Press. 

Aziz, M. R. A. (2022). “Legal Characteristics and Risk Exposure in Islamic 

Partnership Contracts.” Journal of Islamic Business and Finance Review, 

6(2), 45–61. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid 

al-Shariah. IRTI/IDB. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: 

Choosing Among Five Approaches. 4th ed. Sage. 

DSN-MUI. (2000). Fatwa No. 07/DSN-MUI/IV/2000 tentang Mudharabah & 

Fatwa No. 08/DSN-MUI/IV/2000 tentang Musyarakah. 



Maqrizi: Journal of Economics and Islamic Economics 

Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95 

Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi 

  
 

95 
 

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). “Maqasid al-Shariah, Maslahah, and 

Corporate Social Responsibility.” The American Journal of Islamic Social 

Sciences, 24(1). 

Iqbal, M., & Llewellyn, D. T. (2002). Islamic Banking and Finance: New 

Perspectives on Profit Sharing and Risk. Edward Elgar. 

Iqbal, Z., & Mirakhor, A. (2020). An Introduction to Islamic Finance: Theory and 

Practice (3rd ed.). Wiley. 

Kamla, R., & Rammal, H. G. (2013). “Social Reporting by Islamic Banks: Does 

Social Justice Matter?” Accounting, Auditing & Accountability Journal, 

26(6). 

Khan, F., Rammal, H. G., & Farooq, M. O. (2020). “Perceived obstacles to Islamic 

finance adoption: Evidence from small and medium enterprises in Pakistan.” 

Review of Islamic Economics, 24(1), 81–100. 

Khan, T., & Ahmed, H. (2001). Risk Management: An Analysis of Issues in Islamic 

Financial Industry. IRTI/IDB. 

Lestari, D. A., Sari, M., & Zakaria, R. (2022). “Implementation Analysis of 

Musyarakah Mutanaqisah in Islamic Home Financing.” International Journal 

of Islamic Economics and Finance Studies, 8(2), 123–139. 

Mohamed, N., & Yusof, S. (2020). “Exploring risk management mechanisms in 

Islamic financing from maqasid al-shariah perspective.” International 

Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 13(4), 

673–690. 

Mohieldin, M. et al. (2011). “The Role of Islamic Finance in Enhancing Financial 

Inclusion in Organization of Islamic Cooperation (OIC) Countries.” World 

Bank Policy Research Working Paper No. 5920. 

Mohieldin, M., Iqbal, Z., Rostom, A., & Fu, X. (2021). “The role of Islamic finance 

in enhancing financial inclusion in OIC countries.” World Bank Policy 

Research Working Paper No. 5920. 

Sairally, B. S. (2021). “Redefining risk sharing in Islamic finance: A maqasid-based 

critique.” ISRA Journal of Islamic Finance, 13(1), 113–127. 

Salleh, M. C. M., & Zainal, N. R. (2022). “Revisiting Musyarakah and Mudharabah 

Contracts in the Face of Digital Finance.” Journal of Islamic Accounting and 

Business Research, 13(2). 

Susanti, E., & Ibrahim, N. (2021). “Mudharabah financing model for empowering 

MSMEs through Islamic microfinance institutions.” Journal of Islamic 

Economic Laws, 4(1), 15–29. 

 


