Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

PERBANDINGAN KONSEPTUAL DAN PRAKTIS ANTARA
AKAD MUSYARAKAH DAN MUDHARABAH DALAM
PEMBIAYAAN SYARIAH: TELAAH RISIKO DAN NILAI
KEADILAN

Ahmad Asif Sardari*

Faculty of Economics and Islamic Business, Institut Agama Islam Negeri Sultan
Amai Gorontalo, Gorontalo, Indonesia, Jalan Gelatik No. 1, Kelurahan Heledulaa
Utara, Kecamatan Kota Timur, Kota Gorontalo, Provinsi Gorontalo, Kode Pos
96112
E-Mail: asif.sardari@iaingorontalo.ac.id

Asfar Rinaldy
Faculty of Economics and Islamic Business, Institut Agama Islam Negeri Sultan
Amai Gorontalo, Gorontalo, Indonesia, Jalan Gelatik No. 1, Kelurahan Heledulaa
Utara, Kecamatan Kota Timur, Kota Gorontalo, Provinsi Gorontalo, Kode Pos
96112
E-Mail: asfarrinaldy@iaingorontalo.ac.id

%
Correspondance

ABSTRACT

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan dua bentuk akad
utama dalam pembiayaan syariah, yaitu Musyarakah dan Mudharabah, dengan
menekankan pada aspek konseptual, penerapan praktis, efisiensi risiko, serta nilai
keadilan dalam distribusi keuntungan dan kerugian. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif melalui studi pustaka terhadap literatur klasik figh, fatwa
DSN-MUI, serta regulasi dan praktik perbankan syariah kontemporer. Hasil kajian
menunjukkan bahwa kedua akad tersebut berlandaskan pada prinsip bagi hasil
(profit and loss sharing), namun memiliki perbedaan mendasar dalam struktur
risiko, pola partisipasi, dan tanggung jawab modal. Musyarakah menawarkan
pendekatan partisipatif berbasis kepemilikan bersama, sementara Mudharabah
mengandalkan kepercayaan satu arah antara pemilik modal dan pengelola. Dalam
konteks risiko dan keadilan, Musyarakah cenderung lebih seimbang, sedangkan
Mudharabah lebih rentan terhadap moral hazard dan asimetri informasi. Kajian ini
merekomendasikan perlunya desain kontrak dan tata kelola yang lebih kuat dalam
penerapan kedua akad agar tetap sesuai dengan prinsip maqgashid al-shariah serta
menciptakan sistem pembiayaan syariah yang inklusif dan berkelanjutan.

Kata kunci: Musyarakah, Mudharabah, Pembiayaan Syariah, Risiko Kemitraan.

75



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

INTRODUCTION

Dalam ekosistem keuangan Islam, konsep akad menjadi pondasi
fundamental yang membedakan sistem keuangan syariah dari sistem keuangan
konvensional. Akad tidak sekadar perjanjian hukum, tetapi juga merupakan kontrak
moral dan spiritual yang berakar dari prinsip-prinsip maqashid al-shariah—yakni
menjaga harta (hifzh al-mal), mewujudkan keadilan, dan menghindari praktik riba
serta eksploitasi. Salah satu bentuk akad yang paling menonjol dalam struktur
keuangan Islam adalah akad berbasis kemitraan, yaitu Musyarakah dan
Mudharabah, yang secara prinsipil mengedepankan model pembiayaan berbasis
bagi hasil (profit and loss sharing) dibandingkan sistem berbunga (interest-based
lending) yang menjadi ciri utama sistem konvensional (Chapra, 2008; Kamla &
Rammal, 2013).

Musyarakah dan Mudharabah secara teoritik dan historis merupakan
instrumen yang dirancang untuk menciptakan keadilan ekonomi melalui partisipasi
aktif antara pemilik modal dan pengelola usaha. Musyarakah melibatkan semua
pihak sebagai mitra yang menyumbangkan modal dan/atau keahlian serta memiliki
hak suara dalam pengambilan keputusan usaha. Sebaliknya, Mudharabah bersifat
lebih hierarkis, dengan pemilik modal (shahib al-mal) mempercayakan dananya
kepada pengelola usaha (mudharib) tanpa keterlibatan langsung dalam operasional
bisnis. Perbedaan fundamental ini menimbulkan konsekuensi yang signifikan
terhadap distribusi risiko, insentif ekonomi, dan potensi konflik kepentingan
(Dusuki & Abdullah, 2007; Ahmed, 2011). Oleh karena itu, memahami
karakteristik kedua akad tersebut secara mendalam sangat penting untuk
memastikan bahwa implementasi pembiayaan syariah tidak hanya sesuai dengan
prinsip-prinsip figh, tetapi juga adaptif terhadap dinamika ekonomi modern.

Namun dalam praktiknya, penerapan kedua akad ini masih menghadapi
berbagai tantangan, terutama terkait manajemen risiko dan keadilan dalam
hubungan antara penyedia dana dan pengelola. Studi oleh Khan dan Ahmed (2001)
menunjukkan bahwa lembaga keuangan syariah lebih cenderung menggunakan
produk berbasis murabahah dan ijarah, sementara produk berbasis bagi hasil seperti
musyarakah dan mudharabah justru minim digunakan karena dianggap berisiko
tinggi dan sulit dikontrol. Hal ini menimbulkan paradoks, di mana instrumen yang
secara normatif dianggap paling sesuai dengan semangat keadilan Islam justru
jarang diterapkan. Faktor-faktor seperti asimetri informasi, moral hazard,
ketidakpastian keuntungan, serta keterbatasan regulasi dan tata kelola, menjadi
penghalang utama dalam realisasi ideal akad-akad tersebut (Igbal & Llewellyn,
2002; Safiullah, 2010).

Lebih lanjut, penting untuk melihat kedua akad ini tidak hanya dari sisi figh
dan struktur kontraknya, tetapi juga dari aspek nilai keadilan dan perlindungan

76



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

terhadap semua pihak yang terlibat. Dalam konteks maqashid al-shariah, sebuah
akad harus mampu mencegah eksploitasi, menciptakan simetri informasi, serta
mendistribusikan beban dan manfaat secara proporsional. Artinya, efektivitas suatu
akad tidak hanya dinilai dari validitas hukumnya, tetapi juga dari dampaknya
terhadap keadilan sosial dan stabilitas ekonomi. Di sinilah letak urgensi kajian ini:
membandingkan secara konseptual dan praktis dua akad utama dalam pembiayaan
syariah, dan menelaah bagaimana keduanya mengelola risiko serta merealisasikan
nilai keadilan dalam operasionalisasi lembaga keuangan syariah modern
(Mohieldin et al., 2011; Salleh & Zainal, 2022).

Dengan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk memberikan
analisis komparatif terhadap akad musyarakah dan mudharabah dengan fokus pada
efisiensi manajemen risiko dan implementasi nilai keadilan dalam konteks
pembiayaan syariah. Kajian ini diharapkan mampu menjembatani gap antara teori
figh klasik dengan realitas praktik industri keuangan syariah kontemporer, serta
memberikan rekomendasi kebijakan dan desain kontrak yang lebih aplikatif dan
sesuai dengan prinsip syariah serta tuntutan tata kelola modern.

METHODS

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode
studi kepustakaan (/ibrary research), yang lazim digunakan dalam kajian hukum
ekonomi Islam, khususnya dalam menganalisis doktrin fikih, kebijakan
pembiayaan syariah, dan praktik institusi keuangan Islam secara normatif dan
konseptual. Metode ini relevan karena fokus utama kajian ini adalah
membandingkan dua bentuk akad syariah, yaitu Musyarakah dan Mudharabah,
tidak hanya dari aspek teoritis tetapi juga dari sisi penerapan praktis, dengan
mempertimbangkan dimensi risiko dan nilai keadilan sebagai variabel utama.
Menurut Adzis et al. (2021), pendekatan kepustakaan dalam studi ekonomi Islam
memungkinkan eksplorasi menyeluruh terhadap teks-teks normatif dan praktik
kontemporer secara seimbang dalam satu kerangka analisis holistik.

Data diperoleh melalui telaah kritis terhadap literatur primer dan sekunder.
Literatur primer meliputi kitab-kitab figh klasik dari empat mazhab, fatwa Dewan
Syariah Nasional-MUI (DSN-MUI), serta regulasi dari otoritas keuangan seperti
Otoritas Jasa Keuangan (OJK) dan Bank Indonesia. Sementara itu, literatur
sekunder mencakup artikel ilmiah yang terbit dalam jurnal internasional bereputasi
dalam 5 tahun terakhir, seperti Journal of Islamic Accounting and Business
Research, ISRA International Journal of Islamic Finance, dan Review of Islamic
Economics. Literatur-literatur ini dipilih secara purposif berdasarkan relevansi
topik, keterbaruan, dan kontribusi ilmiahnya terhadap isu manajemen risiko,
keadilan ekonomi, dan efisiensi pembiayaan syariah (Khan et al., 2020; Salleh &
Zainal, 2022; Aziz & Abdullah, 2023).

77



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Adapun teknik analisis data yang digunakan adalah content analysis dan
comparative legal analysis. Content analysis digunakan untuk menelaah konsep,
prinsip, dan argumen normatif yang terdapat dalam referensi utama terkait struktur
akad Musyarakah dan Mudharabah, sedangkan comparative legal analysis
dimanfaatkan untuk mengidentifikasi perbedaan signifikan antara kedua akad
dalam hal risiko usaha, distribusi keuntungan/kerugian, dan pengaruhnya terhadap
pencapaian prinsip keadilan dalam transaksi keuangan Islam. Metode ini
mengadopsi model tiga tahap dari Creswell & Poth (2018): (1) data condensation—
pemilahan informasi relevan dari berbagai sumber; (2) data display—penyajian dan
kategorisasi tematik; serta (3) drawing conclusion—penarikan simpulan
berdasarkan integrasi hasil analisis.

Dalam rangka menjaga validitas kajian, penelitian ini menggunakan source
triangulation melalui pembandingan antara sumber hukum Islam klasik (figh),
fatwa otoritatif, dan praktik industri keuangan Islam masa kini. Triangulasi ini
sangat penting untuk mencegah bias sektoral dan memastikan bahwa simpulan yang
ditarik memiliki relevansi baik dari sisi hukum Islam maupun perspektif ekonomi
syariah kontemporer. Selain itu, prinsip maqashid al-shariah dijadikan sebagai
kerangka evaluatif utama untuk menilai sejauh mana struktur dan praktik kedua
akad tersebut mampu memenuhi tujuan syariah dalam melindungi harta,
menegakkan keadilan, serta mendorong kemitraan usaha yang produktif dan etis
(Mohamed & Yusof, 2020; Sairally, 2021).

RESULT AND DISCUSSION
Karakteristik Teoritis Akad Musyarakah dan Mudharabah

Akad Musyarakah dan Mudharabah merupakan dua bentuk utama dari
kontrak kemitraan (partnership contracts) dalam sistem keuangan Islam yang
bersumber dari praktik ekonomi pada masa awal Islam dan diperkuat oleh
konstruksi hukum dalam literatur figh klasik. Secara bahasa, musyarakah berasal
dari kata syirkah yang berarti persekutuan atau kebersamaan dalam kepemilikan,
sedangkan mudharabah berasal dari akar kata dh-r-b, yang dalam konteks ini
berarti “melakukan perjalanan bisnis.” Dalam perspektif yurisprudensi Islam,
kedua akad ini diklasifikasikan sebagai akad mu’amalat maliyah (transaksi
keuangan) yang dibangun atas dasar prinsip kepercayaan (amanah), keadilan, dan
bagi hasil (profit and loss sharing), serta berada dalam kategori akad ghayr
mu ‘aGwadat atau kontrak non-komutatif, di mana tidak ada jaminan pasti atas
keuntungan (Zainal & Salleh, 2022).

Menurut Mazhab Hanafi, musyarakah dipahami sebagai akad yang
memberikan hak milik bersama kepada dua pihak atau lebih atas modal dan
keuntungan yang diperoleh dari suatu usaha. Dalam Al-Hidayah karya Al-
Marghinani, dijelaskan bahwa akad syirkah terjadi ketika dua pihak

78



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

menyumbangkan modal untuk dikelola bersama dan hasilnya dibagi sesuai
kesepakatan. Sebaliknya, dalam akad mudharabah, menurut Hanafiyah, hubungan
tersebut terjadi ketika satu pihak menyediakan modal, dan pihak lain menyediakan
tenaga dan keahlian untuk menjalankan usaha. Mudharabah dipandang sebagai
bentuk syirkah khusus dalam keuntungan, bukan kepemilikan modal (Adzis et al.,
2021).

Mazhab Maliki, yang lebih kontekstual dalam pendekatannya,
mendefinisikan musyarakah sebagai pemberian izin dua pihak terhadap satu sama
lain untuk mengelola harta bersama dalam aktivitas bisnis. Sedangkan mudharabah
(disebut juga giradh dalam istilah Maliki) didefinisikan sebagai pemberian modal
oleh satu pihak kepada pihak lain untuk diperdagangkan dengan sistem bagi hasil.
Maliki menekankan aspek tasharruf (otoritas bertindak) yang dimiliki mudharib
sebagai bagian dari kesepakatan, dengan syarat bahwa tidak boleh ada pembatasan
ekstrem yang menghambat kinerja pengelola dana (Aziz & Abdullah, 2023).

Dalam Mazhab Syafi’i, musyarakah didefinisikan sebagai bentuk
kepemilikan bersama atas suatu objek atau aset yang tidak dapat dibedakan antara
bagian satu pihak dengan pihak lainnya. Pendekatan ini berakar dari prinsip tamlik
musytarak (co-ownership). Sementara itu, mudharabah dimaknai sebagai
pemberian modal oleh pemilik kepada pengelola dengan keuntungan dibagi
berdasarkan nisbah yang disepakati, dan kerugian ditanggung sepenuhnya oleh
pemilik modal, kecuali ada kelalaian (tafrith) dari mudharib. Imam Nawawi dalam
al-Majmu’ menjelaskan bahwa akad ini menuntut sifat amanah yang tinggi dari
pengelola, dan validitasnya sangat tergantung pada kejelasan modal, nisbah
keuntungan, dan kesesuaian aktivitas usaha dengan prinsip syariah (Mohamed &
Yusof, 2020).

Mazhab Hanbali mengadopsi pandangan yang lebih luas terhadap definisi
syirkah, yakni sebagai bentuk kerjasama dalam kepemilikan atau dalam akad bisnis.
Mereka mengklasifikasikan musyarakah sebagai bagian dari syirkah al- ‘uqud (akad
kerjasama bisnis) dan membolehkan fleksibilitas dalam pengelolaan modal, selama
tidak bertentangan dengan prinsip syariah. Sementara mudharabah, menurut
pandangan Hanbali yang tercermin dalam karya Ibn Qudamah al-Mughni, adalah
akad pemberian harta kepada pengelola untuk dikembangkan dalam aktivitas yang
produktif, dengan hasil dibagi berdasarkan kesepakatan nisbah awal. Keunggulan
pendekatan Hanbali terletak pada penekanan mereka terhadap syarat-syarat yang
menjamin keabsahan kontrak, seperti tidak adanya unsur gharar (ketidakjelasan)
dan riba (Aziz, 2022).

Secara normatif, posisi hukum Musyarakah dan Mudharabah telah
diperkuat melalui fatwa-fatwa resmi Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama
Indonesia. Fatwa DSN-MUI No. 08/DSN-MUI/IV/2000 tentang pembiayaan

79



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Musyarakah menjelaskan bahwa semua pihak wajib menyertakan modal dan
pembagian hasil didasarkan pada kesepakatan awal, sementara kerugian ditanggung
berdasarkan proporsi modal. Sementara itu, Fatwa No. 07/DSN-MUI/IV/2000
menegaskan bahwa dalam Mudharabah, pemilik modal tidak diperkenankan untuk
mengintervensi kebijakan pengelolaan usaha, kecuali dalam bentuk pengawasan
umum, dan tanggung jawab kerugian tetap pada pemodal kecuali ada bukti
kelalaian atau penyimpangan dari mudharib (DSN-MUI, 2000).

Kajian literatur kontemporer menunjukkan bahwa dalam praktik ekonomi
modern, kedua akad ini menghadapi tantangan besar dalam hal pengawasan,
manajemen risiko, dan struktur insentif. Adzis et al. (2021) mencatat bahwa
perbedaan utama kedua akad ini terletak pada distribusi tanggung jawab manajerial
dan eksposur risiko. Musyarakah memberikan peluang bagi keterlibatan bersama
dan pengambilan keputusan kolektif, yang sering dianggap lebih adil, tetapi juga
lebih rawan konflik internal. Sebaliknya, Mudharabah menawarkan fleksibilitas
tinggi bagi pengelola dana, namun memerlukan pengawasan kontraktual dan
akuntabilitas yang ketat agar tidak terjadi penyalahgunaan dana atau informasi
asimetris. Salleh dan Zainal (2022) menambahkan bahwa dalam konteks
pembiayaan digital dan fintech syariah, rekonstruksi struktur kontrak kemitraan
harus dilakukan dengan menyesuaikan regulasi kontemporer dan prinsip shariah
compliance yang lebih dinamis.

Konsep kepemilikan (milkiyyah), partisipasi modal, dan mekanisme
pembagian risiko merupakan elemen krusial dalam membedakan struktur akad
Musyarakah dan Mudharabah. Keduanya berangkat dari prinsip umum fa ‘awun
(kerja sama) dan ‘ad/ (keadilan), namun berbeda dalam konstruksi kepemilikan dan
distribusi tanggung jawab atas kerugian. Pada dasarnya, akad Musyarakah
menciptakan hubungan kepemilikan bersama (joint ownership) atas modal dan aset
usaha antara semua pihak yang terlibat. Setiap mitra (syarik) memiliki hak yang
proporsional terhadap modal yang disetorkan dan berhak turut serta dalam
pengambilan keputusan usaha. Oleh karena itu, baik keuntungan maupun kerugian
dibagi sesuai dengan kontribusi modal aktual. Dalam sistem ini, partisipasi aktif
dari masing-masing pihak menjadi keharusan agar prinsip keterlibatan
(musyarakah fi al-ra’y wa al- ‘amal) dapat terwujud (Zainal & Salleh, 2022; Adzis
etal., 2021).

Sebaliknya, akad Mudharabah menciptakan struktur yang lebih hierarkis
dan berbasis kepercayaan (amanah) sepenuhnya. Dalam skema ini, hanya terdapat
satu pemilik modal (shahib al-mal) yang menyertakan dana secara penuh,
sementara pihak lainnya (mudharib) bertugas mengelola usaha secara mandiri.
Tidak ada kepemilikan bersama atas modal ataupun aset usaha—mudharib hanya
memiliki hak atas bagian keuntungan, bukan terhadap modal itu sendiri. Kerugian
dalam bentuk kerugian finansial ditanggung sepenuhnya oleh pemilik modal,

80



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

kecuali jika kerugian tersebut timbul akibat kelalaian, penipuan, atau
penyimpangan (tafrith wa ta ‘addr) oleh pengelola (Mohamed & Yusof, 2020; Aziz
& Abdullah, 2023). Hubungan ini menuntut tingkat kepercayaan dan
profesionalisme yang tinggi, namun rentan terhadap asimetri informasi dan moral
hazard apabila tidak diimbangi dengan mekanisme kontrol yang memadai.

Partisipasi modal dalam Musyarakah bersifat simetris: semua pihak
menyumbang dana dan secara prinsip juga dapat berkontribusi dalam bentuk
keterampilan atau tenaga kerja. Hal ini menciptakan ikatan kepemilikan dan
tanggung jawab bersama, yang dapat mendorong rasa keadilan distributif karena
pihak yang berkontribusi besar juga menanggung risiko besar. Dalam Mudharabah,
hanya shahib al-mal yang menyumbang modal, sedangkan kontribusi mudharib
berbentuk tenaga, waktu, dan keterampilan. Oleh karena itu, mudharib tidak
menanggung kerugian kecuali dalam kondisi pelanggaran kontrak. Struktur ini
menimbulkan ketimpangan beban risiko dan dapat melemahkan insentif untuk
transparansi dalam pelaporan, terutama ketika pengawasan institusional dan
kontraktual masih lemah (Khan et al., 2020; Sairally, 2021).

Dalam konteks modern, lembaga keuangan syariah cenderung membatasi
partisipasi modal nasabah hanya sebagai shahib al-mal (pada produk mudharabah
mutlagah) atau dalam bentuk musyarakah mutanaqisah, di mana porsi kepemilikan
bank secara bertahap dibeli oleh nasabah melalui pembayaran angsuran. Namun,
data menunjukkan bahwa praktik perbankan syariah lebih banyak menggunakan
model kontrak pembiayaan berbasis utang (murabahah) dibandingkan kontrak
kemitraan ini karena risiko partisipatif yang tinggi, baik dari sisi manajemen
operasional maupun akuntabilitas kinerja usaha (Salleh & Zainal, 2022; Aziz,
2022).

Ketimpangan dalam pembagian risiko dan tanggung jawab ini menjadi
alasan penting untuk merancang instrumen tata kelola (governance) yang lebih kuat
dalam akad-akad kemitraan. Para ahli seperti Mohamed dan Yusof (2020)
mengusulkan pendekatan risk-governance alignment, yakni mekanisme yang
menyelaraskan struktur pembagian risiko dengan sistem pengawasan internal dan
eksternal, termasuk keterlibatan dewan pengawas syariah dan kewajiban pelaporan
yang diaudit. Hal ini menjadi penting untuk memastikan bahwa partisipasi modal
yang tidak simetris (seperti dalam mudharabah) tidak menciptakan ketidakadilan
bagi salah satu pihak, terutama ketika pengelolaan dilakukan oleh individu atau
lembaga yang memiliki kekuatan negosiasi yang lebih besar.

Dengan demikian, karakteristik kepemilikan dalam Musyarakah dan
Mudharabah memiliki implikasi langsung terhadap distribusi keuntungan, alokasi
risiko, dan desain pengelolaan yang etis. Dalam kerangka magashid al-shariah,
struktur yang adil adalah struktur yang menjamin bahwa kontribusi sebanding

81



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

dengan risiko, dan bahwa semua pihak memiliki peluang untuk mendapatkan
manfaat dan meminimalkan potensi eksploitasi. Oleh karena itu, pilihan akad dalam
suatu transaksi keuangan syariah tidak hanya harus mempertimbangkan aspek
legalitas syariah, tetapi juga nilai-nilai keadilan, partisipasi, dan keberlanjutan yang
mendasarinya (Sairally, 2021; Adzis et al., 2021).

Dimensi Risiko dan Mitigasinya dalam Musyarakah dan Mudharabah

Salah satu tantangan utama dalam implementasi akad Musyarakah dan
Mudharabah di sektor keuangan syariah kontemporer adalah tingginya potensi
risiko asimetris dan moral hazard. Kedua jenis akad ini, karena berlandaskan pada
prinsip kepercayaan dan tanpa jaminan pengembalian modal secara tetap, membuka
ruang yang luas bagi ketidakseimbangan informasi (information asymmetry) antara
pihak pemilik modal dan pengelola usaha. Dalam situasi ini, pihak yang memiliki
keunggulan informasi—biasanya pengelola atau mitra aktif—dapat bertindak
oportunistik, menyembunyikan informasi penting terkait pendapatan atau biaya
usaha, yang pada akhirnya merugikan mitra lainnya, khususnya pihak pemilik
modal (Mohamed & Yusof, 2020).

Dalam akad Mudharabah, risiko asimetris terjadi secara inheren karena
hanya satu pihak yang aktif dalam pengelolaan usaha, yaitu mudharib, sedangkan
pihak shahib al-mal tidak memiliki akses langsung terhadap operasional bisnis.
Ketergantungan total terhadap laporan dan informasi dari pengelola menciptakan
risiko tinggi atas distorsi data kinerja keuangan. Jika tidak ada sistem akuntabilitas
dan pelaporan yang transparan, maka pemilik modal bisa mengalami kerugian
akibat pengelolaan yang tidak efisien atau tidak jujur. Studi oleh Aziz & Abdullah
(2023) menunjukkan bahwa lebih dari 60% kegagalan kontrak Mudharabah di
institusi keuangan mikro syariah di Asia Tenggara berkaitan dengan
ketidakmampuan pemilik modal untuk memverifikasi klaim keuntungan yang
dilaporkan oleh pengelola.

Adapun pada akad Musyarakah, meskipun secara teoretik terdapat
partisipasi aktif dari semua mitra, risiko asimetris tetap mungkin terjadi, terutama
dalam kasus Musyarakah Mutanagisah atau ketika salah satu mitra mengambil
peran dominan dalam operasional. Dalam skema seperti ini, informasi yang
berkaitan dengan pengelolaan usaha, distribusi keuntungan, dan perhitungan biaya
dapat dikuasai oleh satu pihak, sementara mitra lainnya hanya mendapatkan laporan
secara berkala. Ketidakseimbangan ini berpotensi menciptakan konflik
kepentingan, khususnya jika laporan keuangan tidak diaudit secara independen.
Penelitian oleh Salleh dan Zainal (2022) mencatat bahwa keberhasilan Musyarakah
sangat bergantung pada sistem pengambilan keputusan bersama dan dokumentasi
yang transparan, terutama dalam proyek properti, pembiayaan UMKM, atau
investasi kolektif.

82



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Risiko moral hazard dalam konteks akad ini tidak hanya terkait dengan
potensi manipulasi laporan, tetapi juga menyangkut perilaku pengelola dalam
menjalankan aktivitas usaha. Karena tidak ada kewajiban mengembalikan modal
pada akad Mudharabah (kecuali terbukti lalai), pengelola usaha cenderung tidak
memiliki insentif untuk berhati-hati dalam mengambil keputusan bisnis. Ini dikenal
sebagai limited downside incentive—ketika pihak pengelola tidak menanggung
kerugian, namun memperoleh bagian keuntungan jika berhasil. Model insentif ini
menimbulkan ketidakseimbangan beban risiko dan bisa mendorong perilaku
spekulatif atau tidak bertanggung jawab jika tidak ada pengawasan yang ketat.
Dalam konteks ini, Adzis et al. (2021) merekomendasikan penerapan mekanisme
profit verification audits, laporan keuangan real-time berbasis digital, serta
pelibatan dewan pengawas syariah untuk memperkuat transparansi dan integritas
akad.

Tingginya risiko asimetris dan moral hazard juga menyebabkan lembaga
keuangan syariah enggan mengimplementasikan akad-akad berbasis bagi hasil
secara luas. Data dari World Bank (Mohieldin et al., 2021) menunjukkan bahwa
lebih dari 75% pembiayaan bank syariah secara global masih didominasi oleh akad
berbasis jual beli seperti Murabahah, dibandingkan dengan Musyarakah dan
Mudharabah. Ini mencerminkan adanya tantangan sistemik dalam mengelola risiko
non-konvensional, khususnya dalam ekosistem regulasi yang belum sepenuhnya
mendukung pelaksanaan akad kemitraan dengan sistem akuntansi dan audit Islami
yang efektif.

Untuk menjawab tantangan ini, diperlukan pendekatan struktural dalam
desain kontrak syariah dan tata kelola (governance) lembaga keuangan. Beberapa
rekomendasi yang berkembang dalam literatur mutakhir mencakup: (1) kewajiban
penggunaan sistem pelaporan keuangan berbasis IFRS-Syariah atau AAOIFT; (2)
keterlibatan aktif dewan pengawas syariah dalam proses due diligence akad; (3)
pembentukan lembaga mediasi syariah untuk menyelesaikan sengketa antar mitra;
dan (4) penyusunan klausul sanksi dan insentif dalam dokumen kontrak (shurut al-
‘aqd) untuk menyeimbangkan hak dan kewajiban masing-masing pihak (Sairally,
2021; Aziz, 2022).

Efisiensi risiko dalam sistem keuangan Islam, khususnya dalam kontrak
kemitraan seperti Musyarakah dan Mudharabah, bergantung pada seberapa baik
risiko usaha dapat dibagi, dimitigasi, dan dikelola tanpa mengorbankan prinsip
syariah. Pada hakikatnya, kedua akad ini dirancang untuk menciptakan risk sharing,
bukan risk shifting, sebagaimana yang lazim terjadi dalam sistem keuangan
konvensional berbasis bunga. Namun dalam praktik, efektivitas pembagian risiko
dalam akad-akad tersebut sangat ditentukan oleh struktur kelembagaan, desain
kontrak, serta kemampuan mitra dalam mengelola usaha secara profesional dan
transparan (Mohamed & Yusof, 2020; Sairally, 2021).

83



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Dalam akad Musyarakah, risiko usaha ditanggung secara proporsional
berdasarkan kontribusi modal masing-masing pihak. Model ini dianggap lebih
efisien secara teoritis karena semua pihak memiliki skin in the game—yaitu insentif
untuk memastikan bahwa usaha berjalan dengan baik karena kerugian akan
berdampak langsung pada mereka. Struktur ini memotivasi pengambilan keputusan
yang lebih berhati-hati dan kolektif, serta memperkecil peluang moral hazard jika
tata kelola internal dapat diberlakukan secara adil. Studi oleh Salleh dan Zainal
(2022) menunjukkan bahwa kemitraan Musyarakah yang dilengkapi dengan
klausul tanggung jawab kolektif, pembagian kewenangan yang seimbang, dan
evaluasi periodik kinerja usaha, dapat menciptakan sistem yang relatif efisien dalam
membagi dan mengelola risiko.

Sementara itu, Mudharabah menunjukkan tantangan yang lebih kompleks
dalam efisiensi risiko karena hanya satu pihak yang menanggung kerugian modal,
yakni shahib al-mal, sedangkan pengelola (mudharib) tidak memiliki keterikatan
finansial secara langsung. Risiko ini diperparah apabila struktur kontrak tidak
menetapkan mekanisme pengawasan yang memadai terhadap penggunaan modal.
Di sisi lain, fleksibilitas yang diberikan kepada mudharib untuk mengelola usaha
tanpa intervensi dapat menjadi keunggulan efisiensi manajerial, terutama dalam
mudharabah mutlaqah, selama pengelola tersebut profesional, jujur, dan kompeten.
Namun, kenyataannya, lembaga keuangan syariah cenderung menghindari akad ini
karena tidak efisien dalam jangka panjang tanpa sistem kontrol risiko yang kuat
(Aziz & Abdullah, 2023).

Kelemahan utama dalam efisiensi manajemen kemitraan terletak pada tidak
adanya risk governance framework yang terstandar dalam industri keuangan
syariah. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa banyak kontrak kemitraan
syariah tidak memasukkan klausul sanksi, insentif berbasis kinerja, atau mekanisme
mediasi jika terjadi perselisithan. Hal ini menyebabkan banyak konflik dalam akad
Musyarakah maupun Mudharabah berakhir pada kerugian finansial, pembubaran
usaha, atau bahkan gugatan hukum. Adzis et al. (2021) menekankan bahwa
keberadaan tata kelola berbasis maqashid al-shariah seperti integritas, amanah, dan
keadilan distribusi perlu dioperasionalkan dalam bentuk kebijakan internal, sistem
kontrak digital, dan pelatihan tata kelola usaha bagi para mitra.

Dari sisi operasional lembaga keuangan, efisiensi risiko dapat ditingkatkan
dengan penerapan prinsip tiered governance, yaitu pengelompokan risiko
berdasarkan jenis usaha, profil mitra, dan jangka waktu kontrak. Lembaga dapat
menggunakan skema mitigasi seperti penunjukan pendamping usaha, laporan
keuangan berbasis sistem daring (real-time reporting), dan audit berkala oleh
lembaga eksternal independen yang memahami karakteristik keuangan Islam.
Menurut Khan et al. (2020), penerapan teknologi fintech syariah yang berbasis

84



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

blockchain dan smart contract menjadi salah satu solusi potensial untuk
meningkatkan efisiensi dan akuntabilitas dalam kontrak berbasis bagi hasil.

Dalam studi komparatif di Indonesia dan Malaysia, Mohamed dan Yusof
(2020) menemukan bahwa efisiensi risiko pada kontrak Musyarakah lebih tinggi
ketika pihak bank atau lembaga keuangan turut serta dalam manajemen usaha
secara aktif atau semi-aktif. Di sisi lain, Mudharabah menunjukkan efisiensi yang
lebih baik dalam pembiayaan mikro dan kegiatan sosial (seperti venture
philanthropy) yang berbasis kepercayaan sosial dan nilai-nilai komunitas. Dengan
demikian, pemilihan jenis akad harus mempertimbangkan profil risiko, skala usaha,
serta kompetensi masing-masing pihak yang terlibat dalam kontrak.

Dari sudut pandang magqashid al-shariah, efisiensi risiko bukan sekadar soal
angka kerugian atau keuntungan, tetapi tentang kemampuan sistem keuangan
syariah dalam menciptakan keadilan, menjaga keberlanjutan usaha, dan
menghindari konflik berkepanjangan. Akad yang gagal menyeimbangkan risiko
secara proporsional dan tidak memberikan ruang dialog serta pengawasan justru
akan berujung pada ketimpangan, eksklusi finansial, dan potensi eksploitasi mitra
yang lemah. Oleh karena itu, pembaruan struktur kontrak dan desain tata kelola
dalam akad kemitraan merupakan kebutuhan mendesak agar sistem pembiayaan
syariah tetap relevan dan berdaya saing di era keuangan digital (Sairally, 2021).

Nilai Keadilan dalam Perspektif Maqashid Syariah

Keadilan merupakan fondasi etika dalam sistem keuangan Islam, dan
menjadi prinsip normatif utama dalam akad-akad muamalah, termasuk Musyarakah
dan Mudharabah. Keadilan dalam konteks ini tidak hanya dimaknai secara legal-
formal sebagai kesesuaian dengan syariah, tetapi juga secara substantif sebagai
keadilan distributif ( ‘adl fi al-tagsim), yakni distribusi manfaat dan risiko secara
proporsional sesuai kontribusi dan tanggung jawab para pihak. Dalam kerangka
magqashid al-shariah, prinsip keadilan tidak hanya bertujuan untuk melindungi hak
masing-masing pihak, tetapi juga memastikan bahwa transaksi tidak menyebabkan
ketimpangan struktural, eksploitasi, atau kerugian sepihak (Sairally, 2021;
Mohamed & Yusof, 2020).

Akad Musyarakah secara teoritis lebih mampu mewujudkan bentuk
keadilan distributif karena semua pihak terlibat secara aktif dalam kontribusi modal,
partisipasi usaha, serta penanggung kerugian. Setiap mitra dalam Musyarakah
menanggung risiko sesuai dengan proporsi modal yang disetor, dan berhak atas
keuntungan berdasarkan nisbah yang disepakati. Struktur simetris ini menciptakan
equality of burden and benefit, di mana tidak ada pihak yang berada dalam posisi
dominan secara finansial ataupun operasional. Menurut Salleh dan Zainal (2022),
keunggulan utama Musyarakah terletak pada semangat kolektif dan akuntabilitas

85



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

bersama yang dapat memperkuat rasa tanggung jawab dan etika usaha di antara para
mitra.

Sebaliknya, akad Mudharabah cenderung menimbulkan ketimpangan
tanggung jawab karena hanya pemilik modal (shahib al-mal) yang menanggung
risiko kerugian finansial, sementara mudharib tidak menanggung kerugian kecuali
karena kelalaian atau pelanggaran kontrak. Pada satu sisi, hal ini sejalan dengan
prinsip syariah bahwa kerugian modal hanya dibebankan kepada pemiliknya karena
mudharib tidak memiliki kepemilikan atas modal. Namun pada sisi lain, struktur
ini dapat menimbulkan ketidakadilan apabila pengelola tidak bertindak profesional
atau ketika pemilik modal tidak memiliki mekanisme kontrol yang memadai. Studi
empiris oleh Aziz & Abdullah (2023) menunjukkan bahwa akad Mudharabah
rentan terhadap kegagalan keadilan distribusi jika tidak dilengkapi dengan
transparansi pelaporan keuangan dan sistem insentif yang seimbang.

Dari perspektif maqashid al-shariah, konsep ‘adl dan maslahah
menghendaki bahwa semua pihak yang terlibat dalam suatu akad harus menerima
manfaat yang sebanding dengan kontribusinya dan tidak menanggung kerugian
yang tidak seharusnya. Dalam Musyarakah, keadilan dicapai melalui simetri
kontribusi-risiko, sedangkan dalam Mudharabah, keadilan hanya dapat dicapai
apabila pengelola menjalankan amanahnya secara optimal dan pemilik modal
mampu melakukan pengawasan yang proporsional. Hal ini menuntut keberadaan
sistem audit dan tata kelola syariah yang kuat untuk menyeimbangkan hak dan
kewajiban secara nyata, bukan sekadar normatif. Adzis et al. (2021) menekankan
bahwa pencapaian keadilan dalam kontrak kemitraan sangat bergantung pada detail
desain kontrak dan kesepakatan awal (shurut al-‘aqd) yang mengatur hak,
kewajiban, sanksi, dan insentif secara eksplisit.

Lebih jauh, sistem keuangan syariah kontemporer menghadapi tantangan
dalam mempertahankan keadilan ini ketika akad-akad kemitraan berhadapan
dengan struktur pasar yang tidak simetris, seperti dalam pembiayaan usaha mikro
atau proyek infrastruktur besar. Dalam kasus usaha mikro, misalnya, Mudharabah
sering digunakan karena fleksibilitasnya, namun keadilan dapat terganggu jika bank
syariah menuntut nisbah keuntungan yang terlalu tinggi atau membebankan biaya-
biaya administrasi yang tidak proporsional. Sedangkan dalam proyek besar,
Musyarakah bisa menjadi alat yang adil dan efektif, tetapi hanya jika semua pihak
memiliki kapasitas dan kekuatan negosiasi yang seimbang (Mohamed & Yusof,
2020; Khan et al., 2020).

Oleh karena itu, untuk memastikan keadilan distributif dalam praktik akad
Musyarakah dan Mudharabah, perlu diterapkan strategi konkret seperti: (1)
transparansi dalam penentuan nisbah keuntungan; (2) penyusunan klausul proteksi
risiko dalam kontrak awal; (3) audit keuangan berkala yang berbasis prinsip

86



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

syariah; dan (4) edukasi kontraktual terhadap semua pihak agar memahami
implikasi hak dan tanggung jawabnya secara utuh. Tanpa intervensi kebijakan dan
tata kelola yang mendukung, struktur formal akad saja tidak cukup untuk menjamin
keadilan dalam transaksi (Sairally, 2021; Adzis et al., 2021).

Di balik semangat kemitraan dan keadilan yang menjadi ciri khas akad
Musyarakah dan Mudharabah, struktur implementatif dari kedua akad ini
berpotensi menciptakan atau memperkuat ketimpangan struktural di antara para
pihak yang terlibat, terutama ketika kesenjangan informasi, kekuatan negosiasi,
atau dominasi modal tidak diantisipasi secara sistematis dalam dokumen kontrak.
Ketimpangan struktural di sini dimaknai sebagai kondisi di mana salah satu pihak
memiliki posisi dominan dan akses eksklusif terhadap sumber daya strategis, baik
berupa modal, informasi, atau kontrol kelembagaan, sehingga dapat mendistorsi
prinsip ‘adl dan shura yang seharusnya menjadi dasar dalam akad muamalah
(Kamla & Rammal, 2016; Sairally, 2021).

Dalam konteks Mudharabah, ketimpangan ini tampak pada dominasi
shahib al-mal yang menetapkan syarat-syarat nisbah keuntungan tanpa partisipasi
sejajar dari mudharib. Seringkali, struktur akad tidak memberi ruang negosiasi bagi
pengelola, terutama dalam skala mikro atau dalam hubungan pembiayaan antara
bank dan pengusaha kecil. Akibatnya, pengelola usaha menerima rasio keuntungan
yang rendah, dengan tanggung jawab besar atas kinerja operasional, sementara
bank sebagai penyedia dana mengatur parameter yang sulit diubah (Aziz &
Abdullah, 2023). Ketimpangan ini dapat menimbulkan forced compliance, di mana
mudharib menjalankan usaha dalam tekanan, bukan kemitraan setara.

Sebaliknya, dalam Musyarakah, ketimpangan muncul ketika ada
disproportionate control oleh salah satu mitra yang memiliki modal lebih besar.
Dalam banyak kasus, mitra dominan tidak hanya mengontrol keputusan strategis
usaha, tetapi juga mengatur proses akuntansi dan pelaporan, sementara mitra
minoritas hanya berfungsi sebagai kontributor pasif. Studi oleh Salleh & Zainal
(2022) menunjukkan bahwa dalam proyek-proyek Musyarakah Mutanagisah—
terutama pada sektor properti syariah—bank syariah seringkali menetapkan porsi
kontrol dan jadwal pengambilalihan kepemilikan tanpa ruang tawar yang cukup
dari nasabah, sehingga pola relasi ini menyerupai hubungan kreditur-debitur alih-
alih kemitraan sejajar.

Isu ketimpangan struktural ini semakin relevan ketika melihat konteks
sosial-ekonomi para pihak. Pelaku UMKM, perempuan pengusaha, atau komunitas
marjinal seringkali berada dalam posisi negosiasi yang lemah, baik karena
keterbatasan literasi keuangan syariah, ketiadaan jaminan aset, maupun
ketergantungan tinggi terhadap lembaga pembiayaan. Adzis et al. (2021) mencatat
bahwa tanpa pendampingan hukum dan literasi kontraktual, akad kemitraan syariah

87



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

yang tampaknya adil dalam narasi figh justru menjadi alat penguatan eksklusi
ekonomi. Ironisnya, lembaga yang mengklaim prinsip syariah compliance bisa
mereproduksi relasi eksploitatif ketika desain kontraknya tidak sensitif terhadap
konteks sosial struktural mitra lemah.

Dalam ranah kebijakan, beberapa upaya telah dilakukan untuk mengatasi
ketimpangan ini. Di Malaysia, misalnya, regulator mewajibkan dokumentasi
tertulis yang lebih rinci dan pemeriksaan shariah governance terhadap setiap akad
Mudharabah di lembaga keuangan syariah. Di Indonesia, Fatwa DSN-MUI mulai
mendorong adanya klausul transparansi nisbah, audit berkala, dan mediasi syariah
dalam konflik. Namun, belum semua praktik industri mematuhi prinsip ini secara
konsisten, terutama di sektor mikro dan informal. Hal ini menunjukkan bahwa
upaya de-jure belum tentu menjamin keadilan de-facto dalam relasi akad syariah
(Mohamed & Yusof, 2020).

Untuk mengatasi ketimpangan struktural dalam akad kemitraan, literatur
mutakhir menawarkan beberapa pendekatan: pertama, penerapan participatory
contract design, di mana semua pihak dilibatkan sejak awal dalam penyusunan
klausul kontrak. Kedua, pembentukan lembaga advokasi kontraktual bagi pihak-
pihak ekonomi lemah, seperti koperasi syariah berbasis komunitas yang
memberikan bantuan hukum dan penguatan posisi tawar. Ketiga, reformulasi akad
Musyarakah dan Mudharabah dalam format smart contracts berbasis teknologi

blockchain yang menyimpan semua kesepakatan secara transparan dan mengikat
(Salleh & Zainal, 2022; Sairally, 2021).

Dengan demikian, untuk mengaktualisasikan nilai keadilan dalam akad
Musyarakah dan Mudharabah, tidak cukup hanya memastikan kepatuhan terhadap
struktur figh semata, melainkan juga perlu adanya pembacaan kritis terhadap
struktur relasi sosial yang melingkupi akad. Akad yang syar‘i secara hukum, tetapi
timpang secara sosial, tidak akan mampu menghadirkan rahmah dan maslahah
sebagaimana dikehendaki oleh maqashid al-shariah.

Penerapan Praktis di Perbankan Syariah dan Tantangan Implementasi

Meskipun Musyarakah dan Mudharabah secara teoritis dianggap sebagai
bentuk ideal dari pembiayaan syariah karena menekankan pada prinsip keadilan dan
bagi hasil, realitas industri menunjukkan preferensi yang kuat terhadap kontrak
berbasis jual beli seperti Murabahah, Ijarah, dan Istishna’. Hal ini mencerminkan
adanya ketimpangan antara teori normatif dalam literatur keuangan Islam dengan
praktik aktual lembaga keuangan syariah di lapangan. Studi dari Igbal dan Mirakhor
(2020) bahkan menyebut fenomena ini sebagai “inversi praktik syariah,” di mana
produk yang dianggap paling syariah secara konsep justru paling sedikit digunakan
secara praktis.

38



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Beberapa alasan utama di balik kecenderungan ini adalah faktor risiko,
profitabilitas, dan efisiensi administratif. Kontrak Murabahah menawarkan
kepastian margin keuntungan dan struktur risiko yang rendah karena aset dijual
dengan harga tetap, serta terdapat jaminan pembayaran dari nasabah. Sebaliknya,
kontrak Musyarakah dan Mudharabah menempatkan lembaga keuangan dalam
posisi yang sangat rentan terhadap fluktuasi pendapatan dan kerugian usaha, serta
menuntut keterlibatan aktif dalam pengelolaan atau pemantauan usaha, yang tidak
selalu feasible secara operasional. Menurut Mohamed dan Yusof (2020), sebagian
besar bank syariah mengalami keterbatasan sumber daya manusia yang memahami
manajemen risiko kemitraan, sehingga mereka lebih memilih kontrak jual beli
sebagai strategi mitigasi risiko.

Data empiris mendukung kecenderungan ini. Studi yang dilakukan oleh
Salleh dan Zainal (2022) terhadap 10 bank syariah terkemuka di Malaysia dan
Indonesia menunjukkan bahwa lebih dari 80% portofolio pembiayaan
menggunakan Murabahah, sementara Musyarakah dan Mudharabah secara
gabungan tidak mencapai 10%. Temuan serupa juga diperoleh dalam laporan World
Bank (Mohieldin et al., 2021) yang mencatat bahwa instrumen berbasis bagi hasil
cenderung hanya digunakan dalam pembiayaan mikro, filantropi, atau proyek
eksperimen keuangan inklusif.

Dari perspektif akuntansi dan pelaporan, Musyarakah dan Mudharabah
memerlukan sistem monitoring yang jauh lebih kompleks. Pengukuran laba usaha
yang akan dibagi tidak dapat dilakukan dengan pendekatan tetap karena sangat
bergantung pada kinerja aktual usaha dan transparansi dari pihak mitra. Hal ini
menuntut sistem pencatatan yang akurat, audit keuangan yang berkala, dan
pemahaman mendalam tentang kondisi operasional usaha mitra. Sebaliknya, dalam
Murabahah, pendapatan diakui sejak transaksi terjadi dan bersifat tetap, yang
secara signifikan menyederhanakan proses pelaporan dan manajemen kinerja
lembaga (Aziz & Abdullah, 2023).

Selain aspek risiko dan akuntansi, pertimbangan regulasi juga turut
mendorong preferensi terhadap kontrak non-kemitraan. Sebagian besar kerangka
hukum perbankan syariah nasional di negara-negara Muslim belum menyediakan
perlindungan hukum dan mekanisme penyelesaian sengketa yang cukup untuk akad
berbasis kemitraan. Dalam kondisi seperti ini, bank syariah lebih memilih produk
yang sifatnya “quasi-syariah” tetapi memiliki perlindungan legal dan administratif
yang kuat. Adzis et al. (2021) menyebut fenomena ini sebagai ‘“kompromi
regulatif”, di mana industri memilih keamanan hukum dibandingkan kepatuhan
normatif syariah secara ideal.

Namun demikian, ada tren baru yang menunjukkan meningkatnya minat
untuk mengembangkan kembali akad kemitraan melalui pendekatan teknologi.

89



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Konsep smart contracts berbasis blockchain, pelaporan keuangan real-time, dan
integrasi dengan Islamic fintech menjadi harapan untuk merevitalisasi penggunaan
akad Musyarakah dan Mudharabah. Model ini memungkinkan pengawasan
otomatis, transparansi tinggi, dan kontrol terdistribusi terhadap kinerja usaha, yang
pada akhirnya dapat mengurangi ketergantungan pada pendekatan tradisional yang
berat di sisi lembaga keuangan (Salleh & Zainal, 2022).

Implementasi akad Musyarakah dan Mudharabah dalam industri keuangan
syariah mengalami perkembangan yang tidak merata di berbagai negara. Meskipun
keduanya merupakan bentuk kemitraan yang paling ideal secara prinsip syariah,
tantangan kelembagaan, kapasitas pelaksana, serta preferensi terhadap produk
berbasis margin tetap telah mempengaruhi corak implementasi di tingkat lokal
maupun global. Oleh karena itu, memahami bagaimana dua akad ini dijalankan di
lapangan menjadi penting untuk mengevaluasi kesesuaian struktur kontrak dengan
prinsip keadilan, efisiensi risiko, dan keberlanjutan usaha.

Di Indonesia, Musyarakah banyak digunakan dalam skema pembiayaan
KPR Syariah berbasis Musyarakah Mutanagisah, terutama oleh bank-bank syariah
besar seperti BSI, Bank Muamalat, dan BCA Syariah. Dalam skema ini, bank dan
nasabah sama-sama memiliki porsi kepemilikan atas rumah yang dibiayai, dan
nasabah membayar sewa kepada bank untuk bagian rumah yang belum dimilikinya.
Seiring waktu, porsi kepemilikan nasabah meningkat hingga 100%. Model ini
secara konseptual menjanjikan keadilan karena pembagian hak atas aset bersifat
dinamis. Namun dalam praktik, kajian oleh Lestari et al. (2022) menunjukkan
bahwa desain kontrak seringkali tidak memberikan fleksibilitas yang cukup pada
nasabah dalam hal restrukturisasi, serta terdapat kurangnya transparansi mengenai
porsi keuntungan bank, yang mengarah pada persepsi bahwa skema ini hanya
replikasi dari akad utang konvensional.

Sementara itu, akad Mudharabah lebih banyak ditemukan pada produk
simpanan, seperti deposito dan tabungan mudharabah. Nasabah bertindak sebagai
shahib al-mal yang menitipkan dana, sementara bank menjadi mudharib yang
mengelola dana tersebut dalam aktivitas bisnis yang sesuai prinsip syariah. Namun,
menurut riset oleh Aziz & Abdullah (2023), perbedaan utama dengan akad
simpanan konvensional hanya terletak pada struktur istilah, karena pada
kenyataannya, bank tetap menargetkan tingkat keuntungan tertentu yang membuat
risiko sesungguhnya tetap ditanggung oleh bank, bukan nasabah. Akibatnya,
semangat bagi hasil menjadi lemah karena perhitungan profit-sharing tidak
mencerminkan fluktuasi usaha riil yang sesungguhnya.

Dalam konteks pembiayaan usaha, Mudharabah banyak digunakan oleh
Lembaga Keuangan Mikro Syariah (LKMS) seperti Baitul Maal wat Tamwil
(BMT), terutama untuk memberdayakan UMKM yang tidak memiliki agunan

90



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

untuk mengakses kredit bank. BMT Mitra Umat dan BMT Al-Hijrah, misalnya,
menggunakan model Mudharabah Mugayyadah, di mana dana dari investor
disalurkan secara khusus kepada pelaku usaha tertentu dengan kesepakatan nisbah.
Studi oleh Susanti dan Ibrahim (2021) menunjukkan bahwa pendekatan ini efektif
dalam memberdayakan pelaku usaha kecil berbasis komunitas, terutama karena
relasi sosial dan kepercayaan kolektif menjadi dasar pengelolaan risiko. Namun,
tantangan muncul ketika terjadi kegagalan usaha, karena tidak semua investor
memahami bahwa mereka menanggung penuh kerugian finansial jika kegagalan
tersebut bukan akibat kelalaian pengelola.

Di tingkat global, implementasi Musyarakah secara progresif diterapkan
dalam proyek infrastruktur dan investasi sektor riil. Misalnya, Islamic Development
Bank (IsDB) menggunakan Musyarakah dalam pendanaan pembangunan
pelabuhan dan energi di Afrika dan Asia Selatan, dengan skema pembagian laba
rugi antara IsDB dan negara penerima dana. Pendekatan ini dinilai sejalan dengan
prinsip pembangunan Dberkelanjutan berbasis kemitraan, serta mampu
meningkatkan akuntabilitas keuangan negara penerima bantuan (Mohieldin et al.,
2021).

Sementara itu, di Bahrain dan Malaysia, Mudharabah digunakan dalam
produk Takaful atau asuransi syariah. Di sana, peserta bertindak sebagai investor
(shahib al-mal), dan perusahaan pengelola dana sebagai mudharib. Hasil investasi
dana premi dibagi berdasarkan nisbah yang telah disepakati. Model ini cukup
berhasil karena operasionalisasi mudharabah dilengkapi dengan sistem audit
syariah, pembagian dana risiko, dan struktur manajemen yang profesional. Studi
oleh Salleh & Zainal (2022) menunjukkan bahwa keberhasilan model Mudharabah
dalam Takaful tidak lepas dari kuatnya regulasi dan sistem pengawasan keuangan
syariah yang sudah mapan.

Namun, secara umum, adopsi kedua akad ini tetap dibatasi oleh masalah
risiko, keterbatasan kapasitas manajerial, dan ketidaksiapan sistem keuangan dalam
mendukung prinsip profit-loss sharing. Bahkan di negara-negara maju seperti Uni
Emirat Arab, implementasi Mudharabah dan Musyarakah tetap minoritas
dibandingkan dengan kontrak berbasis margin tetap. Hal ini menunjukkan bahwa
keberhasilan implementasi tidak hanya tergantung pada legitimasi figh, tetapi juga
pada struktur kelembagaan, teknologi, dan budaya tata kelola yang berlaku di setiap
negara.

Sintesis Komparatif dan Rekomendasi

Hasil analisis mendalam terhadap akad Musyarakah dan Mudharabah
menunjukkan bahwa kedua instrumen pembiayaan ini memiliki struktur hukum dan
prinsip dasar yang kuat dalam sistem keuangan Islam, khususnya dalam
menjunjung tinggi asas keadilan, kepercayaan, dan pembagian risiko. Namun,

91



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

penerapannya di sektor keuangan kontemporer menunjukkan berbagai disparitas,
baik dari sisi efisiensi risiko, keadilan distribusi, maupun kepatuhan pada prinsip-
prinsip magqashid al-shariah. Ketimpangan informasi, dominasi pihak tertentu,
serta rendahnya literasi dan dukungan infrastruktur regulatif turut memperkuat
tantangan implementatif yang dihadapi. Dalam konteks ini, diperlukan sintesis
komparatif yang menyeluruh untuk menimbang kelebihan dan keterbatasan
masing-masing akad secara sistematis, sekaligus merumuskan rekomendasi
strategis yang dapat mendorong optimalisasi fungsi sosial dan ekonomi kedua akad
tersebut dalam sistem pembiayaan syariah yang berkelanjutan.

Tabel 1. Matriks perbandingan Kkritis

Dimensi Musyarakah Mudharabah
Struktur Kepemilikan bersama atas Hanya pemilik modal yang
Kepemilikan modal dan aset usaha memiliki hak atas aset,
mudharib hanya pengelola
Kontribusi Semua mitra wajib Modal disediakan 100% oleh
Modal menyertakan modal, bisa shahib al-mal, mudharib
dalam bentuk dana atau hanya menyumbang keahlian
keahlian
Partisipasi Bersifat  kolektif; semua Hanya mudharib yang
Manajerial mitra dapat aktif dalam mengelola usaha
manajemen
Tanggung Ditanggung bersama Ditanggung sepenuhnya oleh
Jawab Kerugian proporsional sesuai shahib al-mal (kecuali karena
kontribusi modal kelalaian mudharib)
Insentif dan Insentif tinggi untuk Risiko moral hazard tinggi
Risiko Moral keterlibatan  aktif; risiko karena mudharib tidak
konflik manajemen menanggung kerugian modal
Transparansi & Memungkinkan kontrol Bergantung pada laporan dari
Monitoring bersama, tetapi menuntut mudharib; asimetri informasi

Efisiensi Risiko

Keadilan
Distributif

Aplikasi Praktis

sistem pelaporan akuntabel
Lebih efisien jika tata kelola
dan kontrol kolektif berjalan
efektif

Cenderung lebih adil secara
proporsional dan partisipatif

Cocok untuk proyek besar,
infrastruktur, KPR syariah,
koperasi

tinggi

Kurang efisien tanpa sistem
pengawasan dan pelaporan
yang kuat

Perlu penguatan insentif dan
kontrol agar seimbang dan
adil

Cocok  untuk  simpanan,
pembiayaan UMKM, takaful,
dan proyek mikro

92



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Tantangan Kompleksitas dalam Risiko moral hazard,
Implementasi pengambilan keputusan dan kurangnya transparansi, dan
potensi konflik antar mitra ketergantungan tinggi

Sumber: Analisis Dokumen

Matriks di atas menunjukkan bahwa akad Musyarakah dan Mudharabah
memiliki keunggulan dan keterbatasan masing-masing tergantung pada konteks
penggunaannya. Musyarakah menekankan pada simetri kontribusi dan tanggung
jawab, sehingga lebih cocok diterapkan dalam proyek-proyek jangka panjang yang
menuntut partisipasi penuh dari semua mitra. Namun, implementasinya
memerlukan sistem pengambilan keputusan bersama yang transparan dan struktur
manajemen yang disepakati sejak awal untuk menghindari konflik internal (Salleh
& Zainal, 2022).

Sebaliknya, Mudharabah lebih fleksibel untuk kegiatan bisnis yang
berskala kecil hingga menengah, terutama ketika pemilik modal tidak memiliki
kapasitas atau keinginan untuk terlibat langsung dalam manajemen usaha. Akan
tetapi, risiko informasi asimetris, moral hazard, dan ketidakseimbangan insentif
menjadi isu utama yang harus diantisipasi dengan mekanisme tata kelola dan sistem
audit berbasis syariah (Aziz & Abdullah, 2023; Sairally, 2021).

Dalam perspektif magashid al-shariah, keduanya mengandung potensi
besar untuk mewujudkan keadilan ekonomi dan pemberdayaan produktif. Namun,
tanpa perancangan kontrak yang cermat, edukasi kepada para pihak, dan regulasi
pendukung yang tegas, implementasi di lapangan dapat melenceng dari prinsip
keadilan dan amanah yang menjadi dasar keuangan syariah.

Berdasarkan analisis komparatif terhadap akad Musyarakah dan
Mudharabah, baik dari sisi konseptual, risiko, hingga penerapan praktis, menjadi
jelas bahwa keduanya memiliki potensi besar untuk mendorong sistem pembiayaan
syariah yang inklusif, adil, dan produktif. Namun, potensi tersebut belum
sepenuhnya terwujud dalam praktik industri keuangan syariah kontemporer akibat
berbagai hambatan struktural, termasuk rendahnya literasi kontraktual,
ketimpangan relasi antara pihak, kelemahan sistem pengawasan, serta dominasi
produk keuangan berbasis margin tetap. Oleh karena itu, diperlukan upaya strategis
dan terstruktur dari berbagai pemangku kepentingan untuk merevitalisasi peran
Musyarakah dan Mudharabah sebagai fondasi kemitraan ekonomi syariah yang
sejati. Rekomendasi berikut disusun untuk menjawab tantangan tersebut dan
menawarkan arah kebijakan serta inovasi yang relevan di tingkat regulasi,
kelembagaan, maupun akademik.

CONCLUSION

93



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Kajian ini menunjukkan bahwa akad Musyarakah dan Mudharabah, sebagai
instrumen utama dalam sistem pembiayaan syariah berbasis kemitraan dan bagi
hasil, memiliki karakteristik yang unik sekaligus kompleks. Dari sisi teori,
keduanya berakar pada prinsip syirkah yang menekankan pada keadilan,
kepercayaan, dan partisipasi produktif dalam usaha riil. Musyarakah menawarkan
struktur kepemilikan bersama yang seimbang dan tanggung jawab risiko yang
proporsional, sedangkan Mudharabah memberikan fleksibilitas pengelolaan usaha
bagi pihak yang tidak memiliki modal, namun menyisakan asimetri tanggung jawab
yang perlu dimitigasi secara cermat.

Hasil analisis menunjukkan bahwa Musyarakah cenderung lebih adil dalam
konteks distribusi keuntungan dan risiko, namun menuntut keterlibatan aktif semua
pihak dan sistem tata kelola kolektif yang kompleks. Sementara itu, Mudharabah
lebih sederhana secara operasional, namun berisiko tinggi terhadap moral hazard
dan ketimpangan struktural, terutama ketika tidak dilengkapi dengan mekanisme
pengawasan dan kontrak yang rinci. Keduanya menghadapi tantangan
implementasi di lapangan, termasuk minimnya literasi akad, preferensi industri
terhadap margin tetap, serta belum optimalnya regulasi dan infrastruktur
pendukung.

Studi ini menegaskan pentingnya pendekatan kontraktual yang adaptif, tata
kelola syariah yang transparan, serta reformasi struktural dalam kebijakan dan
praktik lembaga keuangan syariah. Pembaruan pemikiran dan penerapan
Musyarakah dan Mudharabah bukan hanya penting untuk menjaga kemurnian
prinsip keuangan Islam, tetapi juga sebagai upaya menghadirkan sistem ekonomi
yang adil, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat di era keuangan
digital.

REFERENCES

Adzis, A. A., Mohamed, H., & Yaacob, H. (2021). “Understanding Islamic finance
contract structures: A literature review.” ISRA International Journal of
Islamic Finance, 13(2), 168—184. https://doi.org/10.1108/1JIF-03-2020-0055

Ahmed, H. (2011). Product Development in Islamic Banks. Edinburgh: Edinburgh
University Press.

Aziz, M. R. A. (2022). “Legal Characteristics and Risk Exposure in Islamic
Partnership Contracts.” Journal of Islamic Business and Finance Review,
6(2), 45-61.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic Vision of Development in the Light of Maqgasid
al-Shariah. IRTI/IDB.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design:
Choosing Among Five Approaches. 4th ed. Sage.

DSN-MUI. (2000). Fatwa No. 07/DSN-MUI/IV/2000 tentang Mudharabah &
Fatwa No. 08/DSN-MUI/IV/2000 tentang Musyarakah.

94



Magrizi: Journal of Economics and Islamic Economics
Vol. 5, No. 1 (2025): 75-95
Website: http://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/maqrizi

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). “Magqasid al-Shariah, Maslahah, and
Corporate Social Responsibility.” The American Journal of Islamic Social
Sciences, 24(1).

Igbal, M., & Llewellyn, D. T. (2002). Islamic Banking and Finance: New
Perspectives on Profit Sharing and Risk. Edward Elgar.

Igbal, Z., & Mirakhor, A. (2020). An Introduction to Islamic Finance: Theory and
Practice (3rd ed.). Wiley.

Kamla, R., & Rammal, H. G. (2013). “Social Reporting by Islamic Banks: Does
Social Justice Matter?” Accounting, Auditing & Accountability Journal,
26(6).

Khan, F., Rammal, H. G., & Farooq, M. O. (2020). “Perceived obstacles to Islamic
finance adoption: Evidence from small and medium enterprises in Pakistan.”
Review of Islamic Economics, 24(1), 81-100.

Khan, T., & Ahmed, H. (2001). Risk Management: An Analysis of Issues in Islamic
Financial Industry. IRTI/IDB.

Lestari, D. A., Sari, M., & Zakaria, R. (2022). “Implementation Analysis of
Musyarakah Mutanaqisah in Islamic Home Financing.” International Journal
of Islamic Economics and Finance Studies, 8(2), 123—139.

Mohamed, N., & Yusof, S. (2020). “Exploring risk management mechanisms in
Islamic financing from maqasid al-shariah perspective.” International
Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 13(4),
673-690.

Mohieldin, M. et al. (2011). “The Role of Islamic Finance in Enhancing Financial
Inclusion in Organization of Islamic Cooperation (OIC) Countries.” World
Bank Policy Research Working Paper No. 5920.

Mohieldin, M., Igbal, Z., Rostom, A., & Fu, X. (2021). “The role of Islamic finance
in enhancing financial inclusion in OIC countries.” World Bank Policy
Research Working Paper No. 5920.

Sairally, B. S. (2021). “Redefining risk sharing in Islamic finance: A magasid-based
critique.” ISRA Journal of Islamic Finance, 13(1), 113—127.

Salleh, M. C. M., & Zainal, N. R. (2022). “Revisiting Musyarakah and Mudharabah
Contracts in the Face of Digital Finance.” Journal of Islamic Accounting and
Business Research, 13(2).

Susanti, E., & Ibrahim, N. (2021). “Mudharabah financing model for empowering
MSMEs through Islamic microfinance institutions.” Journal of Islamic
Economic Laws, 4(1), 15-29.

95



